

# ابوہ ضیعَنْہُ سرہ حضرت پیر

مولانا حافظ قاری محمد قاسم قاسمی

کتبہ قاری ۵۰۸ کوچ رحمان، بلیماران، دہلی



ابو حضرت  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَهُوَ

مُؤْلِكُ الْأَقَارِبِ حَافِظُ مُحَمَّدٍ قَاتِلُ الْمُنْكَرِ

ناشر

مکتبہ قادری ۵۰۸ کوچ پر جمن، بلیماران، دہلی ६

جملہ جرق بحق ناشتا محفوظ ہیں  
پاکستان میں، مکتبہ جہاں نا، ۱۵۔ بیڈن روڈ، لاہور کے نام محفوظ ہیں

نام کتاب : حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
نام مؤلف : مولانا حافظ قاری محمد قاسم قاسمی  
طبع اول : گیارہ سو

تاریخ اشاعت : جنوری ۱۹۸۷ء

مطبوعہ : نازیہ نپڑڑ ۲۱۸، روڈ گران، لال کنوں، دہلی

ناشر  
**مکتبہ قاسمی** :- ۱۵ روپے

ناگپور میں ملنے کا پتہ

حبیب بھائی، مالک کوثر المیم سینٹر، ۳۰۷، ڈالمیاسدن، سٹرل روڈ، ناگپور

## ۳ فہرست

|      |                                          |     |                                    |
|------|------------------------------------------|-----|------------------------------------|
| ۱۲۰. | حضرت ابو ہریرہ رضی گوئی مذکورہ           | ۲   | پیش لفظ                            |
| ۱۲۲. | حضرت ابو ہریرہ رضی اور جہاد              | ۴   | تعارف                              |
| ۱۲۳. | مزاج حضرت ابو ہریرہ رضی                  | ۱۰  | لقریظ                              |
| ۱۲۴. | حضرت ابو ہریرہ رضی کی اخلاقی جھلکیاں     | ۱۲  | دیباچہ                             |
| ۱۲۵. | مرض الموت                                | ۲۶  | وجہ تالیف                          |
| ۱۲۶. | وفات حضرت ابو ہریرہ رضی                  | ۲۸  | تدوین حدیث کا تاریخی جائزہ         |
| ۱۲۷. | روایات کا اخلاق                          | ۳۰  | کچھ سنت کے بارے میں                |
| ۱۲۸. | خاندان و پسندگان                         | ۳۱  | اینی بات                           |
| ۱۲۹. | باب دوم اور اس کا خلاصہ                  | ۳۲  | سنت، قرآن کی روشنی میں             |
| ۱۳۰. | دیباچہ حیات                              | ۳۵  | عدالت صحابہ رضی                    |
| ۱۳۱. | حضرت ابو ہریرہ رضی کی شیفتگی حدیث        | ۵۳  | سنت کی حفاظت اور اس کی اشاعت       |
| ۱۳۲. | علم لازوال                               | ۸۲  | امام بخاری اور جامع صحیح بخاری "۱  |
| ۱۳۳. | مجالس حدیث ابو ہریرہ رضی                 | ۸۴  | امام مسلم "۲                       |
| ۱۳۴. | ابو ہریرہ رضی ہر چیزات کو حدیث بیان کرتے | ۸۸  | امام ابو داؤد "۳                   |
| ۱۳۵. | کثرت حدیث و سعیت علم                     | ۹۰  | امام ترمذی "۴                      |
| ۱۳۶. | حضرت ابو ہریرہ رضی کی یادداشت            | ۹۱  | امام نسائی "۵                      |
| ۱۳۷. | جو شیں صیانت حدیث                        | ۹۳  | امام ابن ماجہ "۶                   |
| ۱۳۸. | حضرت ابو ہریرہ رضی اور ان کا فتویٰ       | ۹۴  | باب اول۔ اور اس کا خلاصہ           |
| ۱۳۹. | حضرت ابو ہریرہ رضی اور قضایا             | ۹۶  | آپ کا نسب شریف                     |
| ۱۴۰. | شیوخ و تلامذہ                            | ۹۸  | آپ کی شکل و صورت                   |
| ۱۴۱. | اپ کی حدیثوں کی تعداد                    | ۹۹  | اسلام سے پہلے ابو ہریرہ رضی        |
| ۱۴۲. | شونئی مرویات                             | ۹۹  | قبول اسلام اور بجزت                |
| ۱۴۳. | مرویات بخاری "۷                          | ۱۰۳ | والدہ کا قبول اسلام                |
| ۱۴۴. | مرویات مسلم "۸                           | ۱۰۵ | ملازمت رسول "۹                     |
| ۱۴۵. | مرویات ابو داؤد "۱۰                      | ۱۱۱ | حضرت ابو ہریرہ رضی کا اہتمام سنت   |
| ۱۴۶. | مرویات ترمذی "۱۱                         | ۱۱۵ | آپ کا فقر و عفت                    |
| ۱۴۷. | مرویات نسائی "۱۲                         | ۱۲۱ | حضرت ابو ہریرہ رضی کا جود و سخا    |
| ۱۴۸. | مرویات ابن ماجہ "۱۳                      | ۱۲۳ | عہد فاروقی رضی میں گورنری          |
| ۱۴۹. | اصح الطرق                                | ۱۲۵ | حضرت ابو ہریرہ رضی دور عثمانی میں  |
| ۱۵۰. | شانہ ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ       | ۱۲۷ | حضرت ابو ہریرہ رضی دور علی رضی میں |

# پیش لفظ

حضرت مولانا حکیم عزیز الرحمن احمد عظیم اسٹاد جامعہ طبیہ دارالعلوم دیوبند

اسلام سے عدالت و شمی تعلیماتِ اسلام سے گریز ہمیشہ سے اہل کفر و باطل پرستوں کا شعار رہا ہے، آپ دیکھتے ہیں کہ آج کے وہ لیدر اور رہنما جن کا کردار ہر طرح سے لکھنا و نا اور ہر طرز کے انکی تصویر میں بھی، ان کا ہر قول و فعل بے راہی کا آئینہ دار ہے مگر ان کے اقوال و جمع کرنے، اس کی نشر و اشاعت کرنے میں موجودہ کفر نواز معاشرہ دل و جان سے لگا ہوا ہے، اس کو برحق ثابت کرنے اس کی یادگار قائم کرنے، اُسے مثالی اور معیاری بنانے میں ان لوگوں کی زبان تک نہیں تھکتی افسوس ہوتا ہے جب وہ پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر قول و فعل کو معاذنا نگاہ سے دیکھتے ہیں نیز چشم عدالت بزرگ ز علیہ باست کے مقولے کے ماتحت اس سراپا خوبی میں انھیں کوئی خوبی نہیں دکھائی دیتی۔ اس مکاریں معیار اور اخلاق میں ان کو کیڑے نظر آتے ہیں۔ ان کی تعلیمات کو شک و شبہ کی نگاہ سے دیکھتے ہیں ان پر رات دن رسیرج کرتے ہیں اور جب وہ پوری طرح معیار پر اترتی ہیں تو اسے اتفاقات سے تعپیر کر دیتے ہیں، سب سے زیادہ افسوس ان مغرب زدہ علماء پر ہوتا ہے جو مشرقین کی ہر نابھی کو دستاویزی مقام دیتے ہیں، ان کی ہر بیٹھودہ تحقیق کو معیار انسانیت تسلیم کرتے ہیں۔ دنیا جانتی ہے کہ اسلام کے بنیادی اصول صرف چار ہیں۔ قرآن و سنت، اجماع و قیاس یگر وہ صرف قرآن کو اصول مان کر اسلامی اصولوں کا انکار کر کے اسلام کو چوپا کام رہ بنا نا چاہتے ہیں۔ کیا قرآن نے خود یہ اعلان نہیں کیا۔ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَأُّهُنَّا حَسَنَةٌ إِلَيْنِي صورت میں اُسوہ نبوی اور آپ کے عادات و اخلاق کی حفاظت جو خود قرآن کی زبان سے قرآن میں ہے، کیا قرآنی اصول نہیں ہے؟ پھر ایسی صورت میں سنت سے انکار کرنا اسلام سے بغاوت کے مترادف نہیں؟

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ نے آپ کی تعلیمات، آپ کے رات دن، آپ کے سفر و حضر  
آپ کی نشست و برخاست، آپ کی گفتگو و سکوت، آپ کے ازدواجی تعلقات، خودا پنے رشتہ دار،  
آن سے معاملہ، دوستوں سے تعلقات، شمنوں کے ساتھ زندگی گزارنے کے اصول کا ایک ایک گوشہ  
محفوظ رکھا، یہی صحابہ پر وکار ان پیغمبر فدا کار ان نبی اکرمؐ کا سب سے بڑا قصور ہے جب طرح امت اور  
علمائے امت نے قرآن کی حفاظت کی اسی طرح رسول خدا کی ہر ہر سنت کی حفاظت و ترقیع  
انہوں نے اپنے ذمہ فرض سمجھا۔

یہ بات ہلکیشہ سے ایک حقیقت کی طرح مانی گئی ہے کہ محبت کرنے والے کا لاشور محبوب  
کی ہر ادا کو محفوظ رکھتا ہے خواہ اس کا حافظ لکھ دہی کیوں نہ ہو۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ رضی  
ان کے ساتھی، ان کے جانشین، ماشاء اللہ حافظہ کی دولت سے مالامال تھے۔ پھر وہ اپنے محبو ب رسول  
کی ہر ہر بات میں ہر فعل کی اگر حفاظت کرتے ہیں تو یہ نفیاتی طور سے ایک مانی ہوئی حقیقت ہے  
ایسی صورت میں سنت سے انکار قرآن کا انکار ہو گا۔

مزید برآں رسول خدا کے فرمودات، آپ کے اعمال و اخلاق باقاعدہ مکتب شکل میں  
اسی وقت سے موجود ہیں۔ آپ نے جو فرمان کی ہیجے جو معاہدے کیے، جو مکاتیب امارات و سلطینوں کو  
لکھے، جو احکام اپنے زملے میں عُمال حکومت کو کہیے، صلح جنگ کی شرائط، معاہدے تمام کے تمام  
مکتب شکل میں تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادتیں زبان زد عوام و خواص تھیں کہ ان کو تواتر  
کا درجہ حاصل تھا۔ زکوٰۃ، صدقات، روزہ، حج کے بارے میں آپ کے تحریری احکام اسی زبانی میں  
روانہ کیے گئے تھے۔ پھر ایسی صورت میں سنت کی جیت اور اصول ہونے سے انکار بڑی ہی  
دیدہ دلیری اور انہیانی جرأتناک جمارت ہو گی۔

ابو ہریرہ رضی جو صحابہ میں رسول کریمؐ کی صحبت میں رات دن حاضر باش تھے، جن کا حافظ

غیر معنوی تھا۔ جنہوں نے غلامی سے لے کر گورنری جیسے عظیم عہدے حاصل کیے۔ ان کی خداداد صلاحیت اور پروقار اشخاصیت سے کوئی احتقہ بھی انکار کر سکتا ہے جو حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کے بعد صحابہ میں روایت حدیث میں سب سے زیادہ فائیق ہیں۔ آپ کی سوانح حیات اور زندگی پر اب تک بڑے بلے بلے کام ہونے چاہیے تھے خصوصیت سے اُردو زبان میں جہاں متیر صدیقؒ رض، متیر عثمانؒ رض، متیر عائشؒ رض و عمر فاروقؒ رض پر خاصی کامل کتابیں اور مواد موجود ہیں مگر عبد اللہ بن عمرؒ اور ابو ہریرہؓ کا ذکر اس انداز میں نظر نہیں آتا۔ ایسی صورت میں ضرورت تھی کہ اس صحابی رسول کے حالات زندگی اور اس کا ہر گوشہ ہمارے سامنے آجائاتا مگر اُردو لٹریچر پر اس سے خالی تھا۔

خدا کا شکر ہے کہ قاری محمد قاسم قاسمیؒ نے اس کی طرف توجہ فرمائی اور ایک معیاری گو منحصر ہی، ابو ہریرہؓ کے حالاتِ زندگی، ان کے کارہاتے نمایاں، روایت حدیث اس کی اہمیت پر قلم اٹھایا اور بڑی حد تک اس میں کامیاب بھی ہیں۔ بہر حال ضرورت تو اس کی ہے کہ ابو ہریرہؓ کے حالاتِ زندگی کا ہر گوشہ ہمارے سامنے رکھا جائے اور پوری تفصیل سے رکھا جائے تاکہ یہ صحابی رسولؐ بھی اپنے کارہاتے نمایاں کے ساتھ لوگوں کے لیے رہتی دنیا تک رہنمائی کا کام کر سکے۔ امید ہے کہ یہ منحصر مگر مٹھوس کتاب پورے ذوق و بشوق سے پڑھی جاتے گی۔ زبان معیاری اور شگفتہ ہے اس لیے پڑھنے والوں کو بھی تکان نہ ہو گا۔ واللہ الم

عَزِيزُ الرَّحْمَنِ | عَظِيمٍ

جامعہ طیبیہ الرّاہ العلوم دلویند

میلاد مکمل لائبریری  
۱۹۵۴۴ نامہ  
۱۹۸۶ سالانہ  
۷۴۸ تحریر کنار

# تَعْاَرُفٌ

## حضرت مولانا داکٹر شمس تبریزی خاں صبا

مَجَلسُ تَحْقِيقَةِ وِسْتِيَّةِ إِسْلَامِ نَدِقَّةِ الْعُلَمَاءِ الْكَهْنَوْ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلفاتے راشدین اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین کی پاکیزہ سنت و سنتی امت کے لیے اسوہ حسنہ کا حکم رکھتی ہے کیوں کہ ان کی زندگی انسانی فضائل و اخلاق، علم و عمل، خداشناکی اور انسان دوستی، شرافت و مرتوت، خداتری اور خدمت خلق، اخوت و مسافات، جہاد و جاں فروشی، اصلاح معاشرہ اور ایک مثالی معاشرہ کے بے مثال افراد کے انتیازات و کمالات کا ابدی و دائمی نمونہ ہونے کے سبب تاریخ انسانیت کا قابل فخر اور زریں عہد کھلانے کا مستحق ہے۔

ضرورت ہے کہ صحابہ کرامؓ کی مثالی زندگی اور ان کے تاریخ ساز اور انسانیت فواز کارناموں سے لوگوں کو زیادہ سے زیادہ واقف کرایا جاتے اور اس طرح آج کی حیران و سرگردان، بیمار اور قابل رحم انسانیت کے درد کا دریاں مہیا کیا جائے جو اشتراکیت و سرمایہ داری کے دو پاؤں کے درمیان بربی طرح پسی جا رہی ہے اور محنت و سرمایہ کی کشن مکش نے اس کی زندگی کو جہنم بنارکھا ہے۔

صحابہ کرام کی سنتیگاری کی سعادت عربی میں علامہ ابن عبد البر نے اپنی کتاب الاستیعاب فی معرفۃ الاصحاب، ابن الاشیر نے اسد الغابۃ فی احوال الصنیع اور حافظ ابن حجر نے الاصباب فی تمییز الصحابة، علامہ ذہبیؒ نے تجویل اسلام الصحابة اور دور آخر میں حضرت مولانا محمد یوسف صبا کاندھلویؒ نے حیات الصنیع کے ذریعہ

حاصل کی۔ اردو میں اسوہ صحابہ، (مولانا عبد السلام ندوی) 'سیر الصحابة' (صاحبی معین الدین ندوی بہتری اور شاہ معین الدین ندوی) اور حضرت شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا ضاحیٰ خب کاندھلویٰ کی حکایات صحابہ، بہت اہمیت کی حامل ہیں۔

الفاروق فضیل مولانا شبیل نعماںی اور صدیق اکبرؒ، (مولانا سعید احمد اکبر آبادی مذکون) کے علاوہ صحابہ کرام پر الگ الگ تفصیلی کتابیں بہت کم لکھی گئی ہیں۔ مقام مسٹر ہے کہ عزیز محترم جناب مولانا قاری محمد قاسم سہارنپوری (استاذ مدرسہ العلوم حسین بن خیام مسجد دہلی) کو بھی جلیل القدر صحابی، محدث امت حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تفصیلی سوانح کی تالیف کرنے کی سعادت حاصل ہوئی اور انہوں نے بڑی خوبی کے ساتھ اس اہم کام کو انجام دیا۔

حضرت ابو ہریرہؓ کے شرف سعادت کے لیے حدیث و سنت سے ان کا قلبی شغف بہت کافی ہے جس کے سبب وہ امت میں حدیث کے سب سے بڑے راوی ہیں اور رُعائے محمدیٰ کا ایک ابدی معجزہ کران کی ناقابل فرموش علم کی دعا پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آمین فرمائی۔ حضرت ابو سعید خدریؓ راوی ہیں کہ حضور اکرمؐ نے ان کے بارے میں فرمایا۔

أَبُو هُرَيْرَةَ فِي عَلَيْهِ مِنَ الْعِلْمِ أَبُو هُرَيْرَةَ ثَلَاثُمَا كاظِفُ مِنْ (سیر اعلام البلاء للذہبی ۲۳۰/۲)

انہوں نے ایک بار شفاقت کے بارے میں سوال فرمایا جس کے جواب میں رسول خدا نے فرمایا۔

لَقَدْ ظَنَتُ إِنَّكَ أَوَّلَ مَنْ يَسَأَلُنِي  
مَجْهُزٌ بِإِيمَانٍ تَحْكَمُ كَاسِ بَارِي مِنْ میری امت میں  
عَنْ ذِلِّكَ مِنْ أَمْرِي لِمَا رَأَيْتُ مِنْ  
سَبَبِهِ مَجْهُزٌ بِتَحْمِينٍ سوال کرو گے کیوں کیں  
جُرُصِكَ عَلَى الْعِلْمِ (مسند احمد ۱۵/۲۰۸)

حضرت ابن عمرؓ جیسے صحابی رسول نے بھی ان سے ایک بار فرمایا:

يَا أَبَا هُرَيْرَةَ كَنَّا أَنَّا مِنَ الْمُسْؤُلِينَ لے ابو ہریرہؓ آپ ہم میں سب سے زیادہ رسول اللہ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَعْلَمُنَا صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رہنے والے اور  
يَحْدِيُّنِي شَهِ (سیر اعلام البنیان ۲۲۵)

ان کی اسی علمی جلالت کے پیش منظر ان سے آٹھ سو صحابہ اور تابعین نے روایت کی اور خود انھوں نے جماز، شام، عراق اور بحرین میں درسِ حدیث کے حلقات قائم کیے۔ ان سے روایت کرنے والے اصحاب میں حضرت ابوالیوب انصاریؓ، حضرت ابن عباسؓ اور حضرت انس بن مالکؓ جیسے اکابر صحابہ بھی ہیں۔ ان کی امانت و دریافت اور اہلیت کے پیش نظر حضرت عمر فاروقؓ نے انھیں بھرپور کام کا ولی دگور نزد بھی بنایا تھا۔

حافظ ابن حجر انھیں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

إِنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ كَانَ أَحْفَظَ مِنْ كُلِّهِنَّ      ابوہریرہؓ پنے معاصر رادیانِ حدیث میں سب سے  
يَرُدُّ إِلَى الْحَدِيثِ فِي عَصْمِهِ وَ لَمْ يُأْتِنَ      ڈرے حافظ حدیث تھے اور ان علیہ روایات تمام

أَحَدُ قَنْ الصَّحَابَةِ كُلَّهُمْ مَاجَلَهُ عَنْهُ      صحابیں کی سے منقول نہیں۔ (تہذیب التہذیب ۲۶۷/۸۲)

حضرت ابوہریرہؓ کی عظیم خدمت دین کے متعلق خراج عقیدت کے طور پر بے اختیار یہ مناقب بیان کیے گئے۔ **وَالشَّائِعُ بِالشَّائِعِ يَدُكُّرُ**۔

ہمارے محترم فاری صاحب نے اپنی اس فاضلانہ کتاب میں پہلے سنت کی تشریح اور تدوین حدیث کا جائزہ لیا ہے پھر صحاحِ ستہ اور ان کے مصنفین کا بھی تعارف کرایا ہے پھر ان کی سوانح لکھی ہے۔ کتاب کے باب ثانی میں ان کے شغفِ حدیث، ان کی قوت حفظ، ان کے عہدہ قضا اور ان کے شیوخ و تلامذہ، ان کی روایات کی تعداد اور ان کے فتاویٰ کا تذکرہ کیا ہے۔

کتاب اپنے مطالیبِ مضامین، اپنی زبان و بیان اور ایک اہم دینی ضرورت کی تکمیل کا نمونہ ہونے کے سبب قابل قدر و لائق مطالعہ و استفادہ ہے جس سے ہر خاص عام کو فائدہ اٹھانا چاہیے۔ خدا کرے کہ اہل علم و دین کے حلقوں میں کتاب کو قبولیت حاصل ہو اور اس طرح مؤلف موصوف کی محنت وصول ہو۔ بہر حال اس کا اجر و ثواب تو کہیں گی نہیں۔

إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْسِيْعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ

**شمس تبریزی خان لکھنؤ**

## تحقیقیٰ نظر

**حضرت مولانا شمسیم الحمد لله رب العالمین**  
**شیخ الحدیث و صندوق المدرزین مدرسۃ العلوم حسین بخش دہلی**

ناکارہ کو شوال المکرم ۱۳۷۸ھ کے اوائل میں محترم جناب مولانا قاری محمد قاسم صاحب مدرس مدرسۃ العلوم حسین بخش دہلی کی کتاب «حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے مطالعہ کی سعادت حاصل ہوئی»۔ قاری صاحب نے اس کتاب میں تدوین حدیث کا تاریخی جائزہ پیش کرتے ہوئے صحاری خستہ کے مولفین کا دلنشیں طریقہ پر تعارف کرتے ہوئے ان کی سوانح حیات بھی لکھی ہے۔

پھر کتاب کے اصل مقصد کو تطویل بے فائدہ اور اختصار بے جا سے بچاتے ہوئے اس انداز سے پیش کیا ہے کہ حضرت ابو ہریرہ کا حدیث سے شفعت، ان کے خداداد حافظہ ان کے عہدہ قضاء ان کے شیوخ اور تلامذہ، انکی روایات کی تعداد اور انکے قتاوی متعلق تمام معلومات پر سیر حاصل تبصرہ کیا ہے اور جامع تاریخی جائزہ کی شکل میں یہ کتاب قیمتی تحفہ بن گئی ہے اس لئے یہ کتاب اہل علم اور عالمہ المسلمين میں ہر طبقہ کے لئے بہت مفید ہے باری تعالیٰ سے ڈعا ہے کہ قاری صاحب کی یہ کتاب مقبول ہو کر سرمایہ آخرت بنے

آمین:

محمد شمسیم قاسمی کانٹا  
 ۲۰ شوال المکرم ۱۴۰۲ھ

## تقریب

خطیب اسلام حضرت مولانا فاری حافظ عبدالحقیظ جنیدی  
 فاضل حافظ امیر حسین را باد، مہبی آل نڈیا مسلم پرستیں لا بورڈی

خاکسار کو رمضان المبارک کے مقدس لیل و نہار میں عزیزِ مکرم مولانا فاری حافظ  
 محمد فاقم قاسمی رکنِ کل ہند مجلس قراءت زیدجیہ کی کتاب "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ" کے  
 مطالعہ کا موقع ملا۔ الحمد للہ بے حد سرت ہوئی کہ اردو زبان میں طالیان دین اور شنگان  
 علم کے لیے ایک نایاب تحفہ مرتب ہوا ہے جحضرت ابو ہریرہ رضی کا تذکرہ اس قدر شرح و بسط  
 اور جامع انداز میں ہوا ہے کہ کتاب شروع کرنے کے بعد ختم کرنے تک دل چسپی علی حالہ  
 باقی رہتی ہے۔ قارئین خود محسوس کریں گے کہ بہت سی کتابوں کا عطر اس میں  
 پیش کیا گیا ہے۔

عاجز دعا گو ہے کہ اللہ تعالیٰ مولانا تے موصوف کی اس سعیِ جمیل کو قبول فرماتے۔  
 دارین میں جزو تے خیر عطا فرماتے، ہر مسلمان کو مطالعہ کی توفیق بخشدے۔ آمین

عبدالحقیظ جنیدی علی عنہ

خطیب جامع مسجد عسکر، بنگلور

۲۱ رمضان ۱۴۰۳ھ

## دینی حاجت کے

صحابہ جنہوں نے رسول خدا کی ہر ہر قسم پر پسروی کی، اس پسروی کی برکت میں انھیں شہون رسالت کی حفاظت کی توفیق عطا ہوئی۔ انھوں نے امانت ہی کو جوں کا توں امت تک پہنچایا، دعوت و تبلیغ کو پھیلانے کا حق ادا کیا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ عرب کے بُت پرست بتوں کی غلامی سے نجات یاب ہوتے اور انھیں ایمان کی نازگی سے نئی زندگی نصیب ہوئی انھوں نے دنیا کی صحیح رہنمائی کی، عظیم ذمہ داری اپنے کاندھوں پر اٹھا لی، اب کیسی تاریکی کا پتہ نہ تھا، ان کی آنکھوں کے سامنے اسلام کی جگہ گاتی روشنی تھی، انھوں نے قرآن کو خوب سمجھا گمراہی اور کچھ روی کو چھوڑ کر حق دیکھائی کے راستے پر لوگوں کو لگانے لگے تھے معرفتِ الٰہی کی دولت جہالت کے بعد ان کا حصہ بنی۔ اب کیا تھا آزادی کا پرچم ان کے ایک ہاتھ میں تھا تو نور و عرفان کی شمعیں دو سکر ہاتھ میں، انسانیت کی ہر راہ ان سے روشن تھی، عزت و سربراہی ان کے قدم چوتھی تھی، دنیا کو خیر و سعادت سے نواز رہے تھے اور

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ فَآخْرَجْتُ إِلَّا إِنَّ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ

کی پوری تصویر بن چکے تھے۔

دشمنانِ اسلام کو یہ دیکھ کر کہ مذہبِ اسلام ایک تناور درخت ہوتا جا رہا ہے، اس کی

ہر شانش شاداب ہوتی جا رہی ہے شکل فی پھل بنتے جا رہے ہیں اور پھل شیرینی و رس کے جام بنتے جا رہے ہیں ان کی نیند حرام ہو گئی ہے مسلمانوں کی قیمت بڑھتی جا رہی ہے ان کے متاع علم دہنر کی مائگ بڑھتی جا رہی ہے بمالقوں کی قیمت کم ہو رہی ہے ان کو اس کی رات دن لکھون ہے کہ ہم کون سار استہ اختیار کرنیں کہ ان عمارت تک پہنچیں جن سے ان کی ترقی کا اصل راز معلوم کر سکیں اور ان کو صبح راہ سے بھٹکاویں تو انہیں سب سے عمدہ تدبیر عقائد اسلام میں زہر گھولنا سمجھیں آئی تاکہ اس فساد سے وہ انہیں ان عقائد حق سے الگ کر کے گمراہی اور کنج روی کی طرف لگا سکیں۔

چنانچہ ان اعداء اسلام نے اسلام کا چہرہ بکار نے کی ہر طرح سے کوشش کی ئہروہ ولکش انداز جس نے اسلام کا اصلی رخ بیچاں میں نہ آ سکے اختیار کرنا اپنا پیشہ بنایا ہے مسلمانوں کو مجتہ سے خوش کن اور وقتی منفعت بخش وسائل کے بکھیروں میں لگادیا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ بہت سے کمزوروں کے لوگوں کو اسلام کی تعلیمات و احکام میں طرح طرح کے شکوک و شبہات پیدا ہونے لگے۔ مگر ان کی سب سے بڑی مشکل یہ تھی کہ قرآن کریم جو اصول و شریعت میں اولیت کا مقام رکھتا ہے اس کو باز پکھا اطفال بنانا دشوار تھا وہ سری اصل سُنت نبوی تھی اس پر رہ زنی آسان تھی مثلاً یہ کہہ کر کہ سنت نبوی کے ناقیلین کا انداز نقل صبح نہ تھا اس نے قابل اعتماد نہیں حافظین حدیث کو نظر انداز کرنے لگے تاکہ حدیث نبوی کا ایک بڑا خصتم مجرد ہو جائے اور اس طرح سنت نبوی کی پاکیزہ را غبار آلود ہو جائے اور یہ کہہ کر کہ یہ راستہ ناصاف ہے کسی دوسرے سترے راستے کو اختیار کیجئے۔ ایسی صورت میں جبکہ سنت نبوی ہی قرآن کی وصاحت اور تفسیر کی اصل پاٹنا ہے اس طرح مسلمانوں اور فہم قرآن کے مابین ایک بڑا خلیع حائل ہو جائے گی جس کا پاسنا آسان نہ ہوگا۔ اس تدبیر سے قرآن

کریم پر جیسے جیسے زمانہ گزرتا جائے گا مسلمانوں کے لئے اجنبی بنتا جائے گا اس طرح دشمنانِ اسلام کا مقصد تکمیل پاتا جائے گا۔

چنانچہ علمی مباحثت کی صورت میں یورپ کے مستشرقین ان کوشائی کرنے لئے یہ مباحثت ہمارے بعض اہل علم کو بھی اپنی طرف متوجہ کرنے لئے چنانچہ بعض نافہموں نے عقل و دانش، معقولیت کے نام پر ان ڈھکو سلوں کو حقیقت سمجھنا شروع کر دیا۔

ہم کو خود یہ بات معلوم ہے اور دنیا کا ہر انصاف پسند طبقہ یہ جانتا ہے کہ سنتِ نبوی ہم کو ایک بڑے جرگے سے جس کو ایک بڑی جماعت نے قرآن بعد قرآن ایک دوسرے سے ہماری طرف منتقل کیا وہ ہم تک اسی انداز میں پہنچتی رہی جو اہل علم میں علوم کے محفوظ ہے غبار رکھنے کا طریقہ ہبہشہ سے جاری و ساری رہا بالکل اسی محفوظ دبے غبار راستے سے حدیث نبوی ہم تک پہنچی۔ علماء نے حدیث نبوی کی حفاظت کے لئے تن من وصن سب کچھ نشار کر دیا انہوں نے اس کو حاصل کرنے کے لئے بڑے دشوار گذار سفر کے طویل فاصلے طے کر گھر پار چھوڑ کر نکلے اور حدیثوں کو ان کی سند ملک کے ساتھ یاد رکھنا منکرات و مصائب کے باوجود نہایت نشاط انگیز مشغله معلوم ہوا انہوں نے حدیثوں کو ان کی سند کو اور کن کن لوگوں نے ان احادیث کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کیا ہے ان تمام بالوں کی پوری طرح جانچ کی ہے مزورِ رذَاۃ حدیث کو مصنفو ط حدیثوں اور مفہبوط و صحیح راویوں سے متماہز کیا۔ راویوں کے معمولی سے معمولی عیوب کو جانچا بوجما جو بات واضح کرنے کی بھی ایک ایک کو واضح کیا معمولی سے معمولی فرو گذاشت کو بھی برداشت نہیں کیا جو لوگ عقل، حافظہ، ظاہری و باطنی انداز سے ثقہ معلوم ہوتے تھے صرف انھیں سے حدیث قبول کی اور بس۔

صحابہ کی عدالت اور ثقہ ہونے پر پوری امت کا جماعت ہے پھر وہ صحابہ جنہوں نے خود یعنی بزرگ خدا سے کوئی بات سنبھالی یا دیکھی اور ان کے حلقة دریں میں شریک ہوئے اُنہیں حلقة درس و تعلیمات بنوی میں حاضری کی سند ملی ہوا بیسوں نبی عدالت کا کیا کہنا! انہوں نے زندگی اور زندگی کی سب سے عزیز متابع خدا کی راہ پر لوگوں کو لکھانے میں صرف کردی انہوں نے اسلام کی بنیادیں بڑی گہرائی میں رکھیں اور شریعت کے نادر اصول کی حفاظت کی۔

انہی مستند، ثقہ، حاضرین حلقة دریں بنوی میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بھی ہیں جو رسول امین کے جلیل القدر سانحیوں اور احادیث بنوی کے راویوں میں سرفہرست ہیں ان سے ناقلین کی ایک بڑی جماعت نے روایت کی اور تابعی توجیہ تابعی ہیں اکثر صحابہ جنہیں کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اور آپ کے واسطے بھی الحادیث بنوی کی روایت کی ہے اس لئے دشمنانِ اسلام نے سب سے پہلے ان کا تعاقب کیا اور بعض نفس پرستوں نے اپنی مندوں کا رخ آپ کی طرف کر دیا آپ کی عدالت و علمی سماکہ کو مجرور کرنے میں کوئی کسر نہیں چھوڑی ابے مطلب کے مباحث چھپر دیئے بے سر کی راگئی الائپنے لئے آپ پر حملہ کئے بغرض دیکھنے و ری کو تسلیکین دینے کے لئے اس عظیم صحابی کو کذابتین و قضا عین حدیث کی فہرست میں شمار کرنے کی احتمالہ جسارت کے مرتكب ہوئے۔ اعاذنا اللہ تعالیٰ

## وجہات الیف

یہ دیکھ کر مجھے احساس ہونے لگا کہ وہ لوگ جن کے منہ کی دال نہیں جھٹری اپنی زبان طعن اس صحابی پر کھول رہے ہیں اور باطل نگار قلم سے آپ کی منور پیشانی پر کلنک کا شیکا لگانا چاہتے ہیں۔ میں نے ایک مسلمان ہونے کی حیثیت سے اس کو اپنا فرض اولیں سمجھا، دوسرے دینی علوم کی مشغولیت نے بھی مجھے اس بات پر ابھارا کہ میں ہمیں بھی حقیقت کھول کر رکھ دوں، اپنی طرف سے کسی کو بے ابرد کرنا کسی پر حمل کرنا میرا طریقہ نہیں ہے بلکہ رضتے ہی اس تحریر کا مقصد ہے اس لیے مجھے کسی قسم کی پرواہ نہیں ہے اور میں نتائج سے بے پرواہ ہو کر رادی اسلام کی خصوصیت میں لگ گیا ہوں۔ اس کا مقصد اس نا انصافی کو ختم کرنا بھی ہے جو مخالفین نے آپ پر روا کھی ہے۔

اس علمی بحث کے سلسلے میں مجھے طرح طرح کی دشواریوں کا سامنا کرنا پڑا، بہت سی لا تبریز اور کتب خانے کھنگلنے پڑے، بڑی بڑی کتابوں کے ایک ایک حرف پر نظر اور کتنے ہی مخطوطات کو پر کھنپا پڑا، کتنی مطبوعہ کتابوں اور علماء کی جانب رجوع کرنا پڑا اس سے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ کی جگہ گاتی تصور پر ان کا روشن چہرہ سامنے آگیا، ان کی پیشانی پر نہ کوئی داعر رہا نہ چہرے پر کوئی سیاہی، ان کا گزر شستہ دراگ بھرنا ہوا تارہ ہے، آپ کی روح پاکیزگی و بالیدگی کا مرتع ہے، دل کی پاکیزگی سونے پر سہاگر کا کام کر رہی ہے، آپ کی علمی شخصیت کو ابھارنے میں ان محاسن کے بعد اب کیا رہ جاتا ہے، نفس پرستوں کے جملے اور ان کے کندنیزے اب کیا کر سکتے ہیں مخالفین کے اختراض رہت کا تورہ ہو چکے ہیں، آپ کی تاریخ ساز شخصیت اور آپ کا علمی مقام واضح ہو کر سامنے آچکا ہے بھر بھی میں نے ان شبہات کو دور کرنے کی کوشش کی ہے جو قادر ہیں مخالفوں نے پھیلاتے تھے۔ ان کی اس لیے بھی ضرورت تھی کہ آپ پر طعن کو مخالفین نے دوسرے صحابہ پر طعن کا ذریعہ بنایا کھاہے تاکہ سنت سنبھی کی تابنا کی کوشش کیا جاسکے اور اس پر عمل کرنے کے وجوہ کو معرض بحث بنایا کر مخالفین نے اسی مقصد کے تحت یہ کوشش کی ہے کہ سنت پر عمل کو روکا جاسکے اور اس کے وزن کو کم کیا جاسکے، اس لیے میں نے ضروری سمجھا کہ اس کتاب کو

دیباچہ، ایک تمہید اور دو بابوں میں تقسیم کر دیا جاتے۔

تمہید اور پیامِ اسلام کا ذکر کر کے سنت کی لغوی و شرعی تعریف کرنے کے بعد سنت کے مقصد کی وضاحت کی ہے پھر سنت کا مقام قرآن کریم کی روشنی میں امت کی جاں سپاری اس کی حفاظت اس کے اعتضام اور اس پر عمل کرنے کے سلسلے میں بیان کی ہے، پھر صحابہ کا مقام اور آن کی عدالت کو واضح کیا ہے، پھر سنت کی حفاظت اور اس کو بے غل و غش کرنے اور اس کے پھیلنے اور عام ہونے اور کرنے کا ذکر ہے۔

پہلی فصل میں ابو ہریرہ رضی کی زندگی کے مختلف مظاہر و شئون کا ذکر ہے، ان کی عام اور بھی زندگی کے بھی پہلو سامنے لائے گئے ہیں۔

دوسری فصل میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی علمی زندگی ان کا علمی مقام، حدیث کے حصول میں ان کا خاص انداز اور سنت کے پھیلانے میں ان کا کردار اور ان کی علمی فراست اور ان کے بارے میں علماء کے خیالات کا مکمل جائزہ ہے۔

باب ثانی میں اہل ہوا کے ان جملوں اور اغراضات کا ذکر ہے، اسی طرح بعض کتابتین مستشرقین کے طعن و تشنیع کا ذکر پھر ان کے بارے میں کچھ مناقشات علمی ہیں اور آخر میں پچ اور صحیح بات کا ذکر ہے جو ان کی تشفی کے لیے ثبوت بھی ہے۔

خدا سے دعا ہے کہ وہ مجھے اس موضوع و مباحثت میں سچی بات پیش کرنے کی توفیق دے۔ ساتھ ہی ان احباب کا شکریہ ادا کرتا ہوں جنہوں نے اتنی عظیم خدمت پر مجھے ابھارا جس میں ان روایت کو لوگوں کے سامنے محروم ہونے سے بچا سکا اور سنت نبوی کو آئینہ کی طرح پیش کرنے میں کامیاب رہا۔

آخر میں ناظرین کتاب سے درخواست کر دیں گا کہ وہ اگر کسی بھی تبدیلی و تصحیح کی نیروں محسوس کرتے ہوں تو مجھے باخبر کریں تاکہ میں ان کے مفید شورے سے منفع اٹھا سکوں۔

وَاللَّهُ الْمُرْفَقُ بِالصَّوَابِ وَالْيَٰمَ الْمَبْعَثُ فَلَمَّا كَانَ

محمد قاسم

۳۰ محرم الحرام ۱۴۰۲ھ

# تل وین حدیث کا تاریخ جائزہ

## اہل عرب اور پیام اسلام

ہزاروں سال سے پوری دنیا فکری ظلمت میں گھری ہوئی تھی۔ علمی پیمانڈگی عام تھی۔ ظلم اجتماعی کا نگر نگر ڈیراتھا کہ اسی زمانے میں ہدایت کا سورج سرزمیں عرب پر طلوع ہوا۔ افق عالم کی تاریکی چھٹنے لگی۔ دنیا کے سامنے اس کی گزرگاہ کھلے طور سے سامنے آگئی۔ ہر طرف ترقی و کامرانی اور پیش روی کے راستوں کے نشان منزل نظر آنے لگے۔ یہ سورج کچھ روز کا سورج نہ تھا بلکہ آفتاب نبوت تھا جسے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اپنے لوگوں میں لیے ہوئے تشریف لائے۔

إِنَّا أَمْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا أَوْنَذِنِيْرًا ۝ خَدَائِکِ رَاهٍ پُر لَگَانِ دَالَا اَسَ کَ احْكَامَنِيْرًا ۝  
دَاعِيًّا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسَرَاجًا مَنِيْرًا ۝ خَدَائِکِ رَاهٍ پُر لَگَانِ دَالَا اَوْسَنَى دَالَا چَكَّتَ اَنَابَكَ ۝

آپ کو پوری دنیا کی طرف دائمی رسالت کے شرف سے مشترف کر کے روانہ فرایا گیا۔

آپ فرمادیجیئے کہ میں تم میں سے ہر ایک کیلے خدا کی جانب سے  
جس کے ہاتھ میں آسمان و زمین کی سلطنت ہے رسول بن اکر  
بھیجا گیا ہوں وہ خدا ایک کے وہ زندگی عطا کرتا ہے وہ  
موت سے ہمکنار کرتا ہے خدا پر یقین کرو اور اس کے رسول ہی کی  
قُلْ يَا يَهُوَ النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِنِّي لَمْ جَمِيعًا  
بِاللَّذِيْلِ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا  
هُوَ يَحْيِي وَيَمْتَدِ فَاصْنُوْلَا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ الَّذِيْ  
الْأَمِيْرُ الَّذِيْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَتِهِ وَاتَّبَعَهُ

— پر ایمان لاوجو خود بھی خدا پر اور اس کے کلمات پر ایمان رکھتا ہے اس نبی کی پسیروی کر دتا کہ ہدایت تمہارا حصہ ہو جائے۔

وَمَا آتَرْسَلْنَاكَ الْأَرْجَحَةَ إِلَيْكُمْ بَعْدَ  
وَمَا آتَرْسَلْنَاكَ الْأَحَقَةَ لِئَلَّا تَسْبِئُ أَوْ نَذِيرًا  
آپ کو احکام اسلام کی تبلیغ کا حکم فرمایا اور اسلام کی تعلیمات عام کرنے کی اجازت مرحت کی۔  
یَا يَهُمَا الرَّسُولُ بَلَّغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ  
لے خدا کے رسول آپ کو آپ کے رب کی جانب سے جو بھی نازل کیا گیا ہے  
سَرِّيْكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغَتْ بِرَسَالَتِ  
بالکم و کاست بینجا دیجیے اگر آپ نے بلکم و کاست نہیں بینجا یا تو  
وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ  
پھر تبلیغ رسالت کا صحیح کام انجام نہیں فرمایا۔ آپ کا خدا انسانی دنیا  
لَا يَهُدِّي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ  
کی جانب سے آئے والی ہرگز نہیں سے بچا یہ گناہ۔ خدا جان بوجہ کر اپنی  
نافرمانی کرنے والوں کو کامیابی کی راہ پر نہیں لے چلتا۔  
(القرآن الکریم)

خدا کا سب سے بڑا فضل عربوں پر یہ ہے کہ ان میں رسول بننا کر خود انہیں میں سے ایک شخص کو مبعث فرمایا جو ان کو خدا کی آیات تلاوت کر کے سنتا ہے اور ان کے دلوں کو کھوٹ سے پاک کرتا ہے اور کتاب و حکمت کے گرسکھا ہتھی ہے اگرچہ وہ اس سے پہلے کھلی ہوتی گم رہی کے شکار تھے ان عربوں میں سب سے پہلے اپنے اہل خانوادے کے لوگوں کو خدا کی جانب بلانے کا حکم فرمایا اس لیے کہ خاندان کے لوگ زیادہ منوس ہوتے ہیں، پھر جو لوگ ایمان لا تیں ان کی پوری دل جوئی کیلئے فرمایا و آندر عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ وَالْخِفْضُ جَنَاحَكَ مِنَ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ دوسری جگہ فرمایا۔  
وَكَذِلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِتُنَذِّرَ رَأْمَ القُرْبَى إِذَا آپ کو ہم نے پڑھنے کی چیز عربی زبان میں عطا کی تاکہ کہ اور اس کے لپس و پیش کے لوگوں کو درائیں اور دھمکائیں قیامت کی پیشی سے جو یقینی طور سے ہونے والی ہے۔ دنیا میں بسنے والوں کے درگروہ ہوں گے ایک اہلہماۃ ہوتے شاداب باغوں میں دوسرے جلتی ہوتی لہکتے ہوتے شعلوں میں خدا نے رسول کو حکم دیا کہ وہ اپنی قوم کو رشد کی راہ پر دالیں تاکہ وہ تبلیغ رسالت کے پیغام کو دوسری قوموں کی جانب سے کھلپیں اور خود انکی عرقہ

مبلغ، ہادی کے شرف سے نوازی جائے اور رہتی دنیا تک ان کا نام جنتیا جائتا رہے جیسا کہ خدا کے رسول کو زندہ جاوید بنانے کا ارادہ باری تعالیٰ نے فرمایا۔ اسی طرح امت عرب کو بھی جس رسالت کو سب سے پہلے قبول کیا اور دنیا کی گردن کو ظلم و سرکشی سے آزاد کیا۔ اور انسانیت کی ڈوبتی کشتی کو بچا کر سلامتی کے کنارے پر لگادیا اور اسے تاریکی سے روشنی میں لا کر ہدایت و حق کی راہ پر گامزن کر دیا۔ آزادی کا پرچم ان کے ہاتھوں میں لہرا رہا تھا۔ حالانکہ وہ دور وہ تھا کہ لوگ سچی راہ پھوڑ چکے تھے اور مگر ہی اور جہالت کی تاریکی میں ٹاک ٹوئیاں مار رہے تھے۔

یہ بات ذہن نشین رہے کہ عربوں کو صحیح راستے پر لگادینا کچھ کھبل نہ تھا بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس راستے میں بڑی مشقیں جھینی ٹریں۔ آپ کو جماں تکلیفیں ہوئیں، آپ کو کافی خسارہ برداشت کرنا پڑا، آپ کے اہل نے مصائب جھیلے، دوستوں سے چھٹے، وطن سے بے وطن، گھر سے بے گھر ہونے کی نوبت بھی آئی۔ آپ نے ایک بار دعوت دے کر لوگوں کو بچا را مگر رک تھوڑی گئے؟ بلکہ یہ دعوت دن کی روشنی میں، رات کی تاریکی میں کبھی چکے کبھی کھلم کھلا دینی پڑی، خدا سے آپ ان کی ہدایت بکے لیے دعا فرماتے ان کے رشد کے نیے سوچتے ہوتے۔ آپ چاہتے تھے کہ ان کی قوم را بیاب ہو جاتے تاکہ حامل پیغام رسالت ہو سکے اور وہ امانت جو آپ کے پاس تھی اس کی حفاظت کا بوجھا اٹھا سکے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر روحی الہی کا تاثنا بندھا ہوا تھا، ادھر آپ کی قوم تھی کہ وہ اپنے آباد کے مذہب پر بتول کی آغوش میں مورتی کے سجدے میں لگی ہوئی تھی۔ قبائلِ مخالفوں کی سربراہی بھی انھیں حاصل تھی، ان میں وہی رشتہ خون و قربت کا تھا۔ اس کا کوئی عمومی نظام نہ تھا دو اپنی عادات کے پابند تھے اُن کے لیے عرف سب سے زیادہ پاکیزہ تھا انھیں اپنے نام و نسب پر خبر کرنا اپنے عالی نسبی کی ڈینگیں مارنا ایک من بھا تا مشغله تھا۔ مکارم اخلاق میں مردّت داخوت میں ا

وہ سب کے عمدہ اپنے کو سمجھتے تھے۔ خاندان و قبیلہ کا چکران کی زندگی تھی کہ جزیرہ العرب کا ہر باشندہ بے جامنجدور میں بتلا تھا۔ ان کی زندگی میں اور ان کے صفات اور نقوص میں اس کے گھرے اثرات موجود تھے وہ اپنی عادات اپنے شرف و علوکی حفاظت میں ایسے کڑتے تھے کہ اپنی روایات کے علوکو باقی رکھنے کے لیے جان دے دینا اور دسردی کی جان لے لینا ان کے بائیں ہاتھ کا کھیل تھا۔ وہ اپنی غریز سے غریز پوچھی اس کی حفاظت میں بے دریغ خرچ کرتے، مہان نوازی میں اس طرح سیرچشمی رکھاتے کوہ اسرا فسے بھی آگے کی بات کرتے تھے۔ عار سے ان کو ازلی نفرت تھی، عار کو دھونے کے لیے وہ اپنی ساری پوچھی حتیٰ کہ جان تک دے دیتے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ وہ اپنی لڑکیوں کو زندہ درگو کر دیتے تاکہ فقر کی لغت اور داماد بنانے کی ذلت سے نجات مل جائے۔ خاندانی بہادری اور بڑائی کی تحقیقیں میں لگ رہتے اس کے لیے لوگ گیت گلتے۔ ایک طرف یہ محاسن تھے تو وہ سری طرف وہ رہا تھے، وہ عقیدہ جوان ہیں اس صحیح راستہ پر لگاتا اس سے محروم تھے، عفت اور کریم النفسی ان کا اخلاق تھا، جو دسخاوت ان کی عادت، حمیت اور خون کا بدال لینا ان کی گھمی میں پڑے ہوئے تھے، خون بہاں کے رگ و پی میں سرابت کیے ہوتے تھا، حمیت ان کی فطرت تھی، انہیں خوبیوں میں انہوں نے آنکھ کھولی تھی، اسی میں وہ پروان چڑھتے تھے کسی ظلم و ستم کو وہ برداشت کر لیں ممکن نہ تھا، ان کی نیند حرام ہو جاتی، وہ ذلت کو کسی قیمت پر برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ عرب جس پر غضبناک ہو جلتے اس کی مٹی پلیدی تھی۔ وہ ذرا ذرا سی بات پر مشتعل ہو جاتے، ان کے قبیلے کے کسی فرد کی اہانت ان کے ابھارنے کے لیے کافی تھی۔ قبیلہ کا ناز آن کا اصل مرکز تھا۔ اس کی حمیت میں جو بھی ممکن ہوتا کر گزرتے اس لیے کہ قبیلہ کے ایک فرد کی عزت پورے قبیلہ کی آبرو ہوتی، ہماری اس بات کی شہادت کے لیے اسلام سے پہلے ہونے والی لوٹ مار اور خون ریز لڑائیاں کافی ہیں جو غرب قبائل کے مابین صدیوں

جاری تھیں۔

عربوں کی یادداشت قوی تھی جو قبائل کی طرف سے کہے گئے کسی شاعر کا ایک ایک حرف یاد رکھنے اپنے نسب کی ہر پیڑھی کے ایک ایک فرد اسکے حافظہ میں آئینہ کی طرح ہوتا ہے یہ اشعار جنہیں ان کے خاندانی حالات فخر و مبارکات کے سوا کچھ نہ ہوتا تاریخی دستاویز سے زیادہ اہم تھے جب ان تھوڑیوں کا زخم مورا تو پھر وہی صلاحیتیں پیامِ اسلام کو پھیلانے اور اس کا بوجہ اٹھانے میں بھی پوری طرح مدد و معاون ثابت ہوئیں۔

جس وقت اسلام کا پیام آیا عرب بتول کی پرستش میں لگے ہوئے تھے۔ ان کی بت پرسستی بتول کو غالق مدت برکوں ہونے کی حیثیت پر نہ تھی بلکہ وہ تقرب الی اللہ کا ایک وسیلہ تھے یہ ان کی پوجا محض اس لئے کرتے تھے کہ انہیں خدا سے قرب کرائیں گے اس وہ زر ایک عربوں کے عقائد بندھی ہوئی پڑھی کی طرح نہ تھے یہ عقائد تو ان کے پڑوسیوں ہندوستان فارس دروم کے تھے بلکہ انہیں پاکیزہ نفسی بھی تھی ان کے عقیدہ کو سیدھا سادہ عقیدہ کہنا مناسب معلوم ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے یہ معتقدات و عبادات اسلام کے پختہ اور کامل عقیدہ کے مقابلے کی ناب نلا سکے اور یہی وجہ ہے کہ عرب اپنی ان صفات میں بھی دنیا کی دوسری قوموں سے ممتاز نظر آتے ہیں اس امتیاز نے انہیں اسلام کا ہیرد ہونے اور دنیا میں اسلام و صداقت کا جھنڈا بلند کرنے میں سب سے پیش پیش رکھا۔

پھر بھی عربوں کے لیے دعوت رسول کو ایک دم سے قبول کر لینا کچھ کھیل نہ تھا۔ اس لیے کہ اپنے آباد و اجداد کے نزدیک سے ان کا پنڈ جپھڑانا کچھ آسان نہ تھا چنانچہ جب جب پیغمبر انبیاء کو خدا نے واحد کی طرف پکارا تو پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والحمد

کے سب سے قریبی نے کہا لعنتی بری کی لاسی کے لئے تم نے ہمیں پکارا تھا۔ پیغمبر خدا نے اس راستہ میں بڑی بڑی مصیتیں جھیلیں طرح طرح کی تکلیفیں برداشت کیں اور آپ کی اس دعوت پر ایمان لانے والے چند افراد تھے آپ کی شریک حیات کچھ رفقار اہل خانہ میں سے چند پیغمبر خدا اکھبیں اس طرف بلانے سے ایک دن بھی نہیں رکے کافر آپ کامڈاں اڑلتے تو آپ میں اور زندگی پیدا ہوئی آپ کی امید میں اور بڑھ جاتیں، آپ کا نشاط تبلیغ اور اہمراستا آئی ہوئی بالتوں کی پیری دی کرو تو جو اب اکھتے ہیں کہ ہم تو اکھبیں بالتوں پر چلیں گے جن پر ہم نے اپنے آباد و اجداد کو چلتے دیکھا۔ یہ لوگ بھی خوب ہیں (اللہ) ایسے آباد و اجداد تو کسی درجہ کی سمجھ نہیں رکھتے تھے ان کو کوئی راستہ ہی نہیں ملا تھا، اور جب ان سے کہا جاتا کہ خدا نے جو باتیں بھیبھی ہیں ان کی طرف تو آؤ اور اس رسول کی طرف آؤ جو تمہارا جانا پیچا نہیں تو جو اب اکھتے ہیں کہ بھائی ہم کو تو دہی کافی ہے جس پر تمہارے آباد و اجداد پا کرتے۔ حالانکہ ان کے آباد و اجداد تو کچھ بھی دافت کا رہنہ تھے اکھبیں کسی راستے کا پتہ نہ تھا۔ مگر حق تو حق ہی ہے اس کے سامنے باطل کیسے مل سکتا چنانچہ جلد ہی اس میں شکست و تختت شروع ہو گئی باطل کا موقف آنکھوں کے سامنے آگیا جیسے تاریکی اُنتابکہ دوستی کے سامنے چھٹی جاتی ہے یہی حال کفر کا نوز اسلام کے ظہور کے بعد ہوا۔ مگر پیغمبر تو خدا کا پیام بر تھا اپنی دعوت میں پا مرد رہا اس کام سے ایک لمحہ کو نہ کاپوری مستقل مزاجی سے مشکلات کا مقابلہ کیا، کبھی دشوار حالات سے دوچار رہا کبھی کفار کی بھپتیوں کو برداشت فریایا مگر اپنی قوم کی ہدایت اور راہیابی کی آرزو سے ایک لمحہ کو غالی نہیں رہا چنانچہ خدا نے خود اپنے پیغمبر کی ڈھنادرس بندھائی

تسلی دی کہ آپ کا ہے کوہلکان ہوتے ہیں کسی کو راہ پر لگادینا ہمارا کام ہے اور آپ جس کسی کو چاہیں راستہ پر لگادیں ایسا نہیں ہے یہ تو خدا کا کام ہے جسے چاہے راہ دکھادے منزل پر پہنچا دے اور وہ منزل تک پہنچنے والوں سے پوری طرح باخبر ہے۔ فوٹم کی پدایت کے نئے آپ کی جان سپارانہ خواہش کا نقشہ قرآن کے ان لفظوں میں بھی ہے

فَلَعْلَكُمْ بَاشُحْ دُفَسَكُمْ عَلَى أَكَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِذَا الْحَدِيثَ أَسْفَاهُمْ آپ کو بار بارتبا

گیا کہ آپ حق پر ہیں اور حق کی نصرت ہمیشہ سے فطرت الہی رہی ہے اسی طرح آپ کی غربت کو اور بھی جاندار بتا دیا گیا چنانچہ قرآن نے فرمایا۔ فَاسْتَقِيمُ يَا الَّذِي أَدْجَمْ  
إِلَيْكُمْ إِنَّهُ عَلَى صَرْاطِ الْمُسْتَقِيمِ آپ کو حکوم پڑھی کے ذریعہ دیا گیا اسے پوری طرح پکڑے رہیں آپ کا بال بیکار ہو گا آپ تو صراط مستقیم پر ہیں۔

یہ ہے اسلام کی ترقی کی ابتدائی داستان چب وہ ملکہ میں دلوں پر دھیرے دھیرے قابو پاتا جا رہا تھا پھر مدینہ منورہ کے بعض جانشی والوں کو بھی اسلام کے رسیلے گانس کا مژہ مل گیا۔ اب کیا تھا مشترکین کی ستم رسالی مسلمانوں پر بڑھتی گئی کہنا چاہر ہو کر مسلمانوں نے نزک وطن کی ٹھان لی تاکہ ان مشترکین سے ان کا سابقہ نہ پڑے۔

مدینہ منورہ نے لپیا سینہ مسلمانوں کی خوش آمدید کے نئے شلگفتہ گلاب کی طرح کھوں دیا اب اسلامی سلطنت کی داغ بیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سربراہی میں پڑھکی تھی اب ہر دینی دنیا وی معاملہ کا سر رشته جناب بنی کرتکم علیہ الصلوٰۃ والتسیلیم کی ذات گرامی تھی جز بیرہ العرب کے آخری کناروں تک اسلام کی شهرت ہنوجیکی تھی۔ مشترکین کے مُنڈھہ دین خداوندی میں لوگوں کے داخل ہونے سے نہ روک سکے۔ اور کیسے روک سکتے جب کہ دین خدا الفاف اور مسادات مکاریں تھا جس کے

عقائد آسان اور سختہ تھے ایک خدا پر ایمان، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اور عبادات کا دہ انداز جس سے دلوں میں سعادت گھر جاتی ہے۔ سکون و طہانیت کا ذیرا ہوتا ہے۔ یہ ہی ایک ایسا نظام ہے جس میں جماعت کے ساتھ فرد کے حقوق محفوظ ہیں یہ دلکش نظام قبائل عرب کو مدینہ منورہ کی طرف ہر جانب ہر رخ سے لانے لگا۔ لوگ اسلام کا کھلم کھلا اتباع کرنے لگے اور فتح مکہ کے بعد تو اسلام پورے جزیرہ العرب پر چھا گیا۔ لوگ نوج در فوج دین خداوندی میں داخل ہونے لگے۔ مکہ و مدینہ ہی نہیں پورا جزیرہ العرب دار الاسلام ہو چکا تھا۔ مدینۃ مکہ عرب یہ اسلام کے ٹکسال گھر ہو چکے تھے۔ سکر رائجِ الوقت ہو کر اسلام دنیا میں پھیل پڑا تھا اسلام کی روشنی پر ابتد کا نور یہاں سے دنیا کو منور کرنے کے لئے پھوٹ رہا تھا رسول اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی یہ آرزو بائیس سال اور چند ہیں میں پوری ہو چکی تھی۔

اب کیا تھا عرب اپنی گردن میں اس دین حنیف کی رسمی باندھ کر قبیلہ اور اس کے تنگ حلقو سے نکل چکا تھا اور عالمی انسانیت کی بلندیوں پر جا چکا تھا۔ صحرائے عرب سے سیناۓ عالم تک دین کی گونج تھی خون اور رشتہ کا تعلق دینی اخوت سے بدل چکی تھی قبائلی نظام زندگی ختم ہو چکا تھا اس کی جگہ دولتِ اسلامی کا نظام زندگی کے ہر شعبہ میں جا گزیں ہو چکا تھا۔ قبائل پرستی نصرت حق میں بدل چکی تھی بجائے حبیتِ جاہلی کے اب ہر مظلوم کی دلگیری اُن کے ساتھ انصاف اُن کی زندگی بن چکا تھا۔ اب اُن کا سب سے بڑا اعزاز اسلام تھا اسلام کے لئے جو قربانی وہ پیش کر سکتے تھے کرتے جو خدمت بھی ممکن تھی وہ کر گزرنے اسی کو طرہ امتیاز سمجھتے۔ اب نسب اُن کے لئے گوئی عزت کا سامان نہ کھا بلکہ اصل عزت و افتخار دین اسلام تھا اب بہادری

کے کا ناموں کا رخ خدا اور رسول کی طرف کرچکے تھے۔ ان کی تبیلہ کی بندش میں گھری ہوئی بہادری و حریقت دین اسلام کی طرف اپنا رخ مورٹیچلی تھی ان کے اسراف کے مزندوں سے لگا ہوا جودا ب فقرار و درد مندوں کا ہاتھ بٹانے میں صرف ہورہا تھا ان کی سماوات ان فوجوں کے ساز و سامان میں خرچ ہو رہی تھی جو دین اسلام کے پھیلانے مسلمانوں کی طرف سے دفاع کرنے پر مأمور تھیں دنیا کی قوموں کو اب غلامی کی لعنت سے چھڑا کر آزاد کرانے اور ایک خدا کی عبادت پر لگانے میں تن من دھن سے لگے ہوئے تھے اب اسلام ہی ان کی سب سے بڑی سر بلندی تھی جب کہ خدا پر پاک نے فرمایا دَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لِّقَوْمٍ كَّوَافِقَ سُلْطَانٌ تَمَہارَ لَهُ شَرْفٌ ہے اور تمہاری قوم کے لئے شرف ہے وہ شرف کہ اس کی جوابد ہی تمہارے ذمہ ہو گی۔ عربوں کو یہ مرتبہ مل چکا تھا قرآن کریم نے فرمایا تم اقوامِ عالم میں سب سے عمدہ ہو۔ تمہیں لوگوں کو بھلائی کرنے اور برائی سے روکنے کی ذمہ داری خدا پر ایمان کی عزت کے ساتھ عطا ہوئی ہے۔

اوپر لکھی ہوئی سطور نے اس بات کو واضح کر دیا کہ یہ عرب جن کی طبیعت و مزاج میں صحرائیں کی وجہ سے ایک خاص شدت و صلاحت موجود تھی ان کی طبیعت کا رخ مڑ چکا تھا اب ان کی طبیعت میں پاکیزگی نفس آچکی تھی ان کی خصلتیں عمدہ عادات بلند رحمانات پاکیزہ ہو چکے تھے ان طبیعتوں میں برا بیوں سے رکنے کی عظیم قوت اور ستاروں کی طرح بلند ہوتی زندگی موجود تھی۔ ان کے پاس وہ صالح عقیدہ موجود تھا جس نے ان کو یہ پاکیزہ زندگی عطا کی تھی اور ان کی زندگی کی ہر حرکت پر اسکی چھاپ تھی۔ اس پر حسنِ نظام سونے پر سہاگے کا کام کر رہا تھا عقیدہ کی صفائی

حسن نظام نے جو دین خنیف کاظرہ ابتدیاز تھے اسلام میں اپنے تمام کمالات کے ساتھ موجود ہونے کی وجہ سے اور فنظرت عالیہ کی وجہ سے وہ اسلام کے محافظ اس کے عقائد کے نگار بن گئے ان کا ایمان لانا کام آیا وہ اس دین کے ساتھ دنیا کے گوشے گوشے میں گئے اور اس عقیدہ حق کے داعی اول قرار پائے تھے وہ بات تھی کہ ان کے دلوں میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے سب سے زیادہ مقام تھا۔ انہوں نے دل کے کان سے پیغمبر کی بات سنی آپ کی طرف دل سے متوجہ رہے اور اس سودی چشمہ سے سیراب ہوتے رہے تعلیم اسلام خود اس کے لانے والے سے سنتے رہے۔ تاکہ ماہتاب ہدایت بن کر دنیا کی ہدایت کے لئے روشنی کا سامان بن سکیں۔ اس طرح عربوں کی نظری صلاحیتوں پر جن کے وہ منازع تھے اس نے روحانی عوامل میں اور بھی جان پیدا کر دئی ان دونوں قوتوں کے ساتھ اسلام کا مشعل نور و حق کے پھیلانے اٹھانے والے دنیا کے سامنے آئے اور دنیا کو غلامی جہالت اور فقر کی زنجیر دل سے آزاد کرانے میں رہ دست روں ادا کیا۔ ان کے ہاتھوں میں ہاتھ دال کر لوگ درستگی کی راہ پر آئے رشد کی راہیں پائیں۔ یہ وہی عظیم جرگہ تھا جس نے قرآن کریم اور سنت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو پورے اخلاص و امانت کے ساتھ دنیا کے لوگوں کی طرف منتقل کیا۔ اگلے ابواب میں ہم سنت کی تعریف اس کا مقام قرآن کی نظر میں۔ اور صحابہ کی عدالت کو بیان کریں گے تاکہ ایک تمہیدی نوٹ آنے والے صفات کے مباحث کے لئے آپ کے سامنے آجائے اور اس سے سب کچھ سمجھنے کا پورا موقع مل سکے۔

# پچھے سترت کے بارے میں

سنّت کے لغوی معنی سیرت کے ہیں خواہ وہ سیرت اچھی ہو خواہ بُری اور سنّت کے معنی اس کام کے بھی ہیں جس کو کسی نے عمل لایا خواہ اس کے بعد ایک ٹک قوم نے اس پر عمل کیا ہو، خالد بن عنان کا شعر موجود ہے

فِلَاتْ جَزْعَنْ مِنْ سِيرَةِ أَتَتْ سُرْتَهَا      فَادْلَ رَاضِ سَنَةَ مِنْ سِيرَهَا

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے اسلام کے ساتھ ساتھ کسی اچھے راستے کو اختیار کیا یا آج کیا تو اسے اس کا اجر ملے گا اور اس پر عمل کرنے والے کا اجر بھی نصیب ہو گا لطف یہ کہ خود اس کے اجر میں کسی قسم کی کمی نہ کی جائے گی اور جس نے اسلام کے ساتھ ساتھ کسی بُرے طریقہ کو راجح کیا تو اس کو اس کا بُرا نتیجہ بھلگتا ہو گا اور جس نے اس پر عمل کیا اس کا بھی بھلگتا ان اسی کو کرنا ہو گا غرضب یہ ہے کہ ان پر عمل کرنے والوں کے بھلگتا ان میں کوئی کمی نہ ہوگی۔

شریعت میں سنّت کا فقط ان تمام بالوں پر ہوتا ہے جس کا خود پیغمبر نے حکم فرمایا یا اس لئے منع فرمایا یا اسے استحسان کی نگاہ سے (قولاً و فعلًاً) کیجا، پسند فرمایا۔ چنانچہ دلائل

شرعی کا ذکر جب بھی ہوتا ہے کتاب و سنت کا ذکر آتا ہے اور علمائے حدیث سنت ہر اس چیز کو کہتے ہیں جن سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت، خلق، شماں، اخبار، اقوال و افعال پر روشنی پڑتی ہو۔ خواہ اس سے حکم شرعی کا اثبات ہوا ہو یا کوئی حکم شرعی نہ ثابت ہوا ہو۔

علمائے اصول فقہ سنت کے معنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال اور افعال اور آپ کی تقریر و تفسیر جن سے کوئی سنت ثابت ہوئی ہو کرتے ہیں۔

علمائے فقہ نے پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے ان افعال کو جس سے کوئی حکم شرعی معلوم ہو۔ کہتے ہیں، اس حکم شرعی سے مراد وہ احکام ہیں جن سے افعال عباد میں کوئی وجوب سامنے آئے یا کوئی حرمت معلوم ہو یا اباحت کا حکم ہو یا اس کے سوا کوئی اور بات سامنے آئے اس نئے فقہ کے نزدیک ہر وہ بات جو پیغمبر سے ثابت ہو مگر نہ فرض ہونہ داجب لتو اسے نقیبی اصطلاح میں سنت کہیں گے۔

محمد بنین نے ان سب سے زیادہ وسیع معنی مراد لئے ہیں۔ ان کے نزدیک وہ تمام باتیں جو رسول اللہ سے ثابت ہوں خواہ وہ آپ کا قول ہو کہ فعل ہو کہ تقریر ہو آپ کے وجود سے تعلق رکھتی ہو یا آپ کے حالات سے ان کا لحاظ ہو یا آپ کی سیرت سے متعلق ہو، سیرت کا بچھہ حصہ بعثت سے پہلے کا ہو جیسے آپ کا غار حرام میں قیام خواہ یہ بعثت کے بعد کا ہوا اس سے کوئی حکم شرعی معلوم ہو یا نہ معلوم ہو سب سنت کے تحت آتا ہے۔ سنت اور حدیث بنوئی اس معنی میں مراد ہیں۔

قول آپ کی وہ احادیث و گفتار ہیں جو آپ نے زندگی کے مختلف حصوں اور موقعوں پر زبان مبارک سے ارشاد فرمایا جیسے اَنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالْتَّنِيَاتِ وَإِنَّمَا يُكْلِلُ

إِمْرَءٌ مَّا نَوَىٰ يَا آپ کافر مان کر و من حسین اسلام المُرْءُ تَرَکَهَا مَا لَا يَعْتَنِيْدُ يَا الْأَفَرَسَ وَلَا فَرَسَ  
یا سمندر کے بارے میں کہ الظہور ماؤہ، الحل میتہ، الخ دغیرہ

فعل سے مراد آپ کے وہ افعال ہیں جو صحابہ نے ہمیں بنائے ہیں مثلاً آپ کا وصوہ آپ کے نماز پنجگانہ ادا کرنے کا خاص انداز اور ان کے اركان مناسک حج کی ادائیگی دغیرہ۔

تقریب سے مراد ہر وہ چیز جس پر پیغمبر خدا نے سکوت فرمایا ہو آپ کے اصحاب کا فعل ہو یا ان کا قول ہو یہ سکوت کی صورت میں ہو یا عدم انکار کی صورت میں یا آپ نے ان کی موافقت فرمائی ہو یا اس کے اچھے ہونے کو ظاہر کیا ہو یا اس کی تائید کی ہو ایسا صحابہ کا ہر قول و فعل جوان سے صادر ہوا ہو اور اس کی موافقت جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائی ہو خود پیغمبر کا قول و فعل سمجھا جائے گا اس کا ثبوت اس حدیث سے ملتا ہے جو البداد و نسانی نے حضرت ابوسعید خدری سے بیان کی ہے کہ پیغمبر خدا کے زمانے میں دو اشخاص سفر پر روانہ ہوئے ان کے پاس پانی نہ کھتا اور نماز کا وقت آگیا تو دونوں نے تبیم کر کے وقت پر نماز ادا کر لی ابھی وقت نماز کا سبقاً ہی کہ پانی مل گیا اس میں سے ایک نے وضو کر کے اس نماز کو دہرالبیاد و سرے نے اس کو دہرایا انہیں پھر دونوں دربار نبتوں میں حاضر ہوئے اور پیغمبر خدا سے اس کا ذکر کیا تو آپ نے اعادہ نہ کرنے والے کے لئے فرمایا کہ تم نے سنت کی پیغمبری کی اور جس نے دہرایا اس سے فرمایا کہ تم کو دہرا بدل لے گا۔

سنت کا الفاظ بدعت کے مقابلے میں استعمال ہوتا ہے۔ چنانچہ کہتے ہیں کہ ہم نے سنت کی پابندی کی پے یعنی ہم نے وہ عمل کیا جو پیغمبر خدا نے عمل کر کے دکھایا۔ خواہ یہ عمل کتاب میں منصوص ہو یا نہ منصوص ہو، اور فلاں نے بدعت پر عمل کیا اس وقت بولتے ہیں جب وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل کے خلاف کرتا ہو۔

## اپنی بات

بدعت لغت میں گھرنٹ کہتے ہیں پھر اصطلاح شرع میں ہر اس بات کو کہتے  
لگ جسے لوگوں نے دین میں قولًا و عملًا گھڑا ہو یا اس کا دین کے ان مقام سے جن کا  
کوئی ثبوت پیغمبر خدا سے نہ ملا ہونہ ان کے اصحاب سے ملا ہو۔ چنان پختہ پیغمبر خدا نے فرمایا  
مَنْ أَحْدَثَ فِي الْأُمَّةِ أَهْذَا، مَا لَبِسَ مِنْهُ فَهُوَ دُدٌ۔

بعض مواقع پر علماء نے حدیث اور علماء فقہاء سنت کا الفاظ ان اعمال پر استعمال  
کیا ہے جو صحابہ سے ثابت ہوں خواہ وہ عمل کتاب و سنت میں موجود ہو یا نہ موجود ہوں  
اس کی دلیل حدیث نبی بیان کرتے ہیں جس میں آپ نے فرمایا تم پیغمبری سنت پر چلنا  
اگرچہ خلفاء مرشدین کی سنت پر چلنا واجب ہے۔ ان سنت کو مضبوطی سے پکڑو بلکہ  
ان کو دانت سے دباؤ کر چھوٹنے نہ پائے۔

سنت صحابہ میں سے جن چیزوں پر عمل شائع وذائع ہے ان میں شراب کی  
حد ہے اس نئے کہ شراب خوار کی سزا کی کوئی حد پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے دور  
میں نہ تھی کبھی چالیس درے لگ جاتے کبھی اسی دروں کا مقابلہ ہوتا۔ یہی طریقہ  
دور صدیق اکبر رضی اللہ عنہ میں جاری تھا۔ دور فاروقی کے آخری دنوں میں جب

آمدنی کی تحقیقات ہوئی تو زندگی کی خوش عیشیاں بھی عام ہوتیں شراب کار داج بھی  
بڑھنے لگا تو فاروق اعظم نے صحابہ سے ایک متعین سنبھال کے تقریر کا مشورہ کیا تو حضرت علیؓ  
نے فرمایا کہ شراب خوار کو اسی درے لگانے کی سنبھال مناسب معلوم ہوتی ہے اس لئے  
کہ شراب خور پی کر مست ہوتا ہے پھر مستی میں بکواس کرتا ہے اور بکواس میں بہتان  
طرازی پر آ جاتا ہے اور بہتان طرازی کی سنبھال مناسب درے ہے حضرت عبدالرحمن بن عوف  
نے فرمایا کہ آنکھ پر خواری کی سنبھال مناسب سے کمتر کھنا چاہئے صحابہ نے اس کو پسند  
فرمایا اس لئے اسی درے سنبھال کے مقرر ہو گئے سنبھال کی تعین پر صحابہ نے اجتہاد فرمایا  
اور اس کو اجماع سنبھال اقرار دیا آنے والی نسل نے اسی درے کو سنت سمجھا اور یہی سنبھال  
قائم رہی ممکن ہے اس میں مصالح دینی بھی پیش نظر رہی ہوں۔ انھیں سنتوں میں  
سے جو صحابہ کا اجتہاد ہوتے ہوئے بھی سنت کھلانی ہے تقہیں الصناع ہے یا مصافت  
کا دور صدیقی فاروق اعظم کی رائے سے ایک جگہ کرنا اور قرار سبیرہ کو ترک کر کے صرف  
ایک قرار آنہ کی پابندی کرنا تا دین دلوں قانونی دستاویز کو مرتب کرنا اسی قسم کے بہت  
سے درے کام ہیں جو مصالح دینی دنیوی کے پیش نظر صحابہ رسول خدا صلی اللہ  
علیہ وسلم نے آپس میں مشورہ کر کے متعین کئے اور امت نے اس پر صاد کئے۔  
ہمارے نزدیک سنت کا وہی مفہوم ہے جو محدثین کے نزدیک رہا ہے یعنی  
حدیث کے مراد فیہ جہاں محدثین کا مسلک ہے ویسے بعض محدثین سنت و حدیث  
میں فرق کرتے ہیں چنانچہ وہ حدیث اس کو مانتے ہیں جو خود پیغمبر خدا سے منقول ہے  
اور سنت اس عمل کو کہتے ہیں جو اسلام کے صدر اول میں مروج و معمول رہی ہو۔  
حدیث قدسی وہ حدیث ہے جسے پیغمبر خدا نے بیان کرتے وقت اس کی نسبت

باری تعالیٰ کی طرف کی ہو جیسے حدیث ابوذر میں جس میں پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم خدا کی طرف سے بیان فرماتے ہیں کہ اے میرے بندوں میں نے خود اپنے اوپر ظلم حرام نہ ترا ر دیا ہے اور تم پر بھی ظلم حرام کر جھکا ہوں کسی ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو۔ یادِ حدیث عبد اللہ بن عباسؓ جس میں وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ پیغمبر خدا نے فرمایا کہ خدا نے حسنات و سیمات کو مکتوب فرمایا کہ دلوں کو الگ الگ کر دیا اب جس نے کوئی حسنة کرنے کا ارادہ کیا اور نہ کر سکا تو اسے اس حسنة کے کرنے کا پورا ثواب ملے گا اگر عمل بھی کر لیا تو اس نیکی کا ثواب ملے گا۔ اگر کسی نے برائی کا قصد کیا مگر اسے کیا نہیں تو اس کو بھی ایک حسنة کے جگہ شمار کریں گے اور اگر اس نے اس برائی پر عمل بھی کر لیا تو اس کے لکھاتے ہیں صرف ایک گناہ لکھا جائے گا۔

احادیث قدسی سونے سے متواتر ہیں۔ بعض اکابر نے اسے ایک کتاب میں جمع کر دیا ہے حدیث کو حدیث قدسی کہنے کی وجہ یہ ہے کہ یہ حدیثیں خدا یا ربُّ الارباب کی طرف منسوب ہیں اس لئے کہ ان احادیث کا صد و باری تعالیٰ کی طرف سے ہوا ہے اس کے متكلم اول خود خدا کے پاک ہیں۔ اسے حدیث اس لئے کہنے ہیں کہ متكلم تو خدا ہے مگر خدا کی طرف سے خبر پانے والے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں پھر ان الفاظ کی ہو۔ ہو حکایت کرنے والے پیغمبر خدا ہیں جنہوں نے لفظوں کو اپنی زبان میں بیان فرمایا۔

آگے ہم سنت کامقام فرآن کی نظر میں کیا ہے کا ذکر کریں گے تاکہ ہمارے سامنے سنت کی اصلاحیت واضح ہو جائے اور اس کامقام شریعت اسلامی میں متعین ہو جائے۔



# سدت، قرآن کی روشنی میں

جب تک پیغمبر فدا حیات تھے تو قرآن اور سنت کے علاوہ کوئی دوسرا مأخذ نہ تھا۔ قرآن کریم میں شرعی احکام کے اصول عالمہ مذکور ہیں اس سے صرف نظر کرتے ہوئے کہ اس میں ان ساری بالتوں کی تفصیل ہوا درد اضع بیان ہوا بسا نہیں ہے نہ اس میں تصریح مسائل شرعی کا کوئی واضح انداز ہے ہاں وہ اصول عام جن پر اتفاق ہوا در ان کا ثبوت بھی انہی اصول کے روشنی میں ہو۔ ان میں کوئی تغیریز مانے کے تغیر کے ساتھ نہیں ہو سکتا۔ اور ان میں کوئی تطور نسل انسانی کے لپیٹے تطورات زمانی و مکانی تندی و ثقافتی کی وجہ سے ممکن ہے یہ ساری باتیں قرآن کے انقلاب اجتماعی انسانی سے تعلق رکھتا ہے اور فکری و اجتماعی ترقیات سے متعلق ہے اس کے سلسلے میں سعادت اور انصاف ہرزمانے میں پھیلتا رہا ہے اسی صلاح سے امت کا ہر حصہ اس کی تہذیب جو بھی ہواں کی ثقافت جیسی بھی ہونفع اندوز ہوتا رہا ہے۔ قرآن میں ان کے لئے ابھرنے کے موقع آگے بڑھنے کے چانس شریعت پر عمل کرتے ہوئے پوری طرح موجود ہیں ان اصول کے ساتھ ساتھ قرآن کریم میں عقائد موجود ہیں امام سابقہ کی کہانیاں ہیں آدابِ عام اور اخلاق فاضلہ کی

تعلیم بھی رہنمائی کے لئے موجود ہے۔

مختصر پر کہ سنت قرآن کریم کی پشت پناہی کے لئے ہے قرآن کے مہم کی تفسیر اس کے محمل کی تفصیل اس کے مطلق کی تقید اس کے عموم کی تخصیص اس کے احکام کی تشریع قرآن کے معانی کی صحیح رخ کی تعیین سنت کا کام ہے اسی طرح وہ احکام جو قرآن میں منصوص نہیں ہیں تو سنت اس کے قواعد کی حفاظت کے ساتھ ساتھ چلتی ہے اس کے منشا اور غایبات کی وضاحت کرتی ہے گویا قرآن کے لائے ہوئے احکام کی عملی مطابقت قرآن کریم کے ذریعہ ہوتی ہے اس تطبیق عمل کے مختلف مظاہر ہیں کہیں وہ عمل رسول سے مطابق کیا جاتا ہے قولِ رسول سے اس کی وضاحت ہوتی ہے کہیں کوئی تصرف جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا رہنمائی کرتا ہے یا صحابہ کے اقوال اور ان کے تصریفات سے مدد ملتی ہے اس لئے ہر قدم پر پیغمبر کے قول اور عمل کی جستجو ہوتی ہے تاکہ دمغہ ہوں میں سے ایک کا تعین کیا جاسکے۔ نہ کسی پر اعتراض ہونہ کسی کا انکار بلکہ سکوت ہوتا ہے یا آپ کا استحسان ہوتا ہے جسے تقریر کے نام سے اصطلاح میں ذکر کیا جاتا ہے۔

یہی انداز تھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا کہ قرآن میں آئے ہوئے احکام کو بیان فرماتے اور صحابہ آپ کی وضاحت کو بلا کم و کاست قبول فرماتے۔ اس لئے کہ وہ آپ کی اتباع پر مأمور تھے۔ کسی کے دل میں کبھی یخطرہ بھی نہ آتا کہ وہ آپ کے کسی قول کو ترک کر دے آپ کے کسی عمل سے صرف نظر کرے خود قرآن سے انھوں نے یہ درس لیا تھا۔ اَنَّ الَّذِينَ يَبْأَسُونَ كَ أَنَّمَا يَبْأَسُونَ اَللَّهُ يَدْعُوا إِلَيْهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ تَكَثَّرَ فِيمَا يَنْتَكِثُ عَلَىٰ هُنْسِبِهِ وَمَنْ أَدْفَنَ عِمَاعَاهَدَ عَلَيْهِ اَللَّهُ فَسِيرُهُ بَجْراً

عَظِيمًا أَطْبَعَ اللَّهَ وَأَطْبَعَ الرَّسُولَ وَاحْزَرُوا مَنْ يَطْعَمُ الرَّسُولَ فَقَدِ اطَّاعَ اللَّهَ  
مَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ مُخْذُوذٌ مَّا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَإِنْتُهُوا هُنَّفَلَادُ رَبِّكُ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى  
يَحْكُمُوكُمْ فَيَمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَمْجُدُ دَافِنَ أَنفُسِهِمْ حَرَجٌ عَلَى قَضَيَّتِهِمْ وَيُسَيِّلُوْا تَسْلِيمًا هُوَ  
أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ الْذِكْرَ لِتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ مِمَّا أَنْشَرْنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ هُوَ

ان آیات سے معلوم ہوا کہ خدا نے پاک نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قرآن  
کریم کے معانی کو صناحت کرنے اپنا وکیل بنادیا تھا اس کے علاوہ بھی بہت سی  
آیاتِ قرآنی اس مدلول کو بیان کر رہی ہیں۔

پھر پیغمبر خدا نے فرمایا آلا آتی اُذْبَيْتُ الْكِتَابَ وَمُنْتَلَهُ مَعَهُ۔ عَلَيْكُمْ بِسْتِي وَسُنْتِي وَخَلْقِي  
الرَّاشِدِينَ الْمُهَدِّيِّينَ تَسْكُوا بِهَا وَعَصْنُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاهِدِ۔ اِذْهَرْ بُورِی امت نے رسول  
کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت پر اتباع کرنے پر اجماع کر لیا ہے۔

چنانچہ مسلمانوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کو بھی اسی شان  
سے قبول کیا جس شان سے انہوں نے قرآن کریم کو قبول کیا تھا۔ تاکہ خدا کے اس  
حکم پر لبیک کہتے ہی کی طرح رسول کے احکام پر لبیک کہنا بھی ثابت ہو جائے تو مرے  
یہ کہ سنت قرآن کریم کے بعد شریعت کا مصدر ثانی ہے اس پر قرآن کی شہادت  
رسول کا فرمانا ہم پہلے ذکر کر چکے جب ہم نے اسے مصدر ثانی تسلیم کر لیا ہے تو یہ  
بھی تسلیم کرنا ہو گا کہ سنت کتاب اللہ کی تغیر ہے اس کے محمل آیات کی تفصیل  
ہے، اس کے احکام کو بیان کرنے والی اس کے مقاصد کی وصاحت کرنے والی  
ہے، اس کے اصول و توابع کی مرقع ہے اس طرح کتاب اللہ مصدر اول اور سنت  
مصدر ثانی ہے پھر بھی سنت میں بہت سے احکام ہیں جس میں قرآن کی کوئی

کسی طرح کی رہنمائی نہیں ہے پھر سنت قرآن کی وضاحت بھی نہیں کہی جا سکتی نہ اسے قرآن کی تطبیق ہی کہہ سکتے ہیں۔ لیکن اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ اس قسم کی سنتوں کا تذہب قرآن کرتم کے منصوص احکام سے کسی درجہ میں کم ہے اس لئے کہ خدا کے رسول نے جو طریقہ اختیار فرمایا اس کے ناحق ہونے کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ خدا کا معاملہ آپ کے ساتھ ایسا تفاکر آپ کو ایک لمحہ کے لئے کسی اچھیادی غلطی پر نہ رہنے دیتے بلکہ وحی فرمائے اس اچھیادی غلطی کی تصحیح فرماتے اس لئے کہ جو احکام سنت سے ثابت ہیں ان پر عمل کرنا واجب ہے اس لئے کہ خدا یہ پاک نے اپنے بندوں کو رسول کی زبان سے احکام عطا فرمائے اس طرح کے دافعات موجود ہیں کہ سنت نے بہت سی چیزوں کو حرام قرار دیا حالانکہ قرآن کی کوئی لفظ اس کی حرمت پر نظر نہیں کرتی؟ خمر ایلیہ کی حرمت، انبیاء دار درندوں کی حرمت یا خالہ بیہو کپھی سے نکاح کی حرمت اور آج کسی مسلمان کے دماغ میں اس کا گھٹکا بھی نہیں گزر اکر ان میں سے بعض کو کتاب اللہ میں نہ ہونے کی وجہ سے ترک کر دے بلکہ تمام مسلمانوں نے اس کو اسی طرح قبول کیا جس طرح وہ امرِ الٰہی قبول کرتے چلے آئے تھے اس لئے کہ امر رسول امرِ الٰہی ہے کوئی بات ان کی اپنی طرف سے نہیں ہے خود قرآن نے فرمایا مَا يَنْبَغِي مِنْهُ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ مُّوحَدٌ

خدار حم کرے اُن لوگوں پر جنہوں نے قرآن کی آیت یا آیہا الذین آمنوا  
أَطْبَعُوا اللَّهَ وَ أَطْبَعُوا الرَّسُولَ وَ أُوْلَئِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُمْ إِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُو خَيْرٌ وَ أَحَدٌ تَأْوِيلًا ۝ کی تفسیر میں یہ نکتہ پیدا کیا کہ خدا نے اپنی فرمابندرداری اور

رسول کی فرمانبرداری کا حکم فرمایا چنانچہ بھائے ضمیر کے اطیعوافعل کو دوبارہ لائے ناگزیر بات واضح ہو جائے کہ پیغمبر کی اطاعت مستقل ارجب ہے اس کا عرضنا اتباع نہیں ہے۔ اگر صحتی ہوتا تو کتاب اللہ کے حکم کے ہوتے ہوئے آپ کی امر کی اتباع کا حکم ہوتا ہیں ای بتلانا مقصود ہے کہ آپ نے جب حکم فرمایا تو آپ کے حکم کو ماننا مطلقاً ارجب ہے۔ خواہ کتاب میں وہ امر ہو یا نہ ہو۔ اس لئے کہ پیغمبر نے خود فرمایا اللہ این اوتیتُ الکتابَ وَمِثْلُهُ مَعَهُ اور یہ سختہ اس طرح اور بھی واضح ہو جاتا ہے کہ قرآن نے اُولیٰ الامُر کے ساتھ فعل کا اعادہ نہیں کیا اس لئے کہ ان کی اطاعت مستقل ارجب نہیں ہے بلکہ رسول کے واسطے سے یہ وجوب ہے اب ان اولیٰ الامُر میں جو حکم رسول کی اطاعت کا حکم کریں گے ان کا اتباع ارجب ہو گا اور اگر رسول کے حکم کی خلاف درزی کا آرڈر کریں تو نہ ان کا سننا ضروری نہ ان کی اطاعت واجب اب معلوم ہو گیا کہ شریعت کے دو مأخذ کتاب اللہ اور سنت رسول میں جو جڑواں و متنلازم ہیں کسی مسلمان کے لئے شریعت کا ہم بغیر ان دونوں کی طرف رجوع کے نہیں نہ کوئی مختہد اور عالم ان دونوں مأخذ سے مستغنی ہو سکتا۔ کسی کی مجال ہے کہ اس قسم کے لا یعنی دعوے کرے۔

خدا نے مسلمانوں پر نماز فرض کر دی اور اس کی ادائیگی ضروری بتلائی مگر اس کے اوقات ارکان رکعات کی تعداد معلوم نہ تھی۔ خدا کے رسول نے اسے عمل پڑھ کر بتایا اور نماز کے اداء کی کیفیت سے باخبر فرمایا چنانچہ فرمایا صَلُوةً أَكْثَرَ<sup>۱</sup> ملکیتُونِ أُصْلَلِی اسی طرح خدا نے مسلمانوں پر حج فرض فرمایا مگر اس کے مناسک قرآن میں نہ تھے۔ ان مناسک کے ادائیگی کی کیفیت پیغمبر خدا نے واضح فرمائی

چنانچہ فرمایا کہ مناسک حج مجھ سے سمجھو خدا نے زکوٰۃ فرض کر دی لیکن زکوٰۃ میں اس کا پتہ نہ تھا کہ نقد سامان کاشت میں زکوٰۃ کی کیا نوعیت ہوگی؟ اسی طرح زکوٰۃ کے حقدارِ نصاب کا بھی کوئی بیان قرآن میں نہ تھا چنانچہ خدا کے دکیل نے اپنی زبان سے وصاحت فرمائی اور احادیث میں ان کی پوری وصاحت و تفصیل مندرج ہے۔ اس کے علاوہ بہت سے احکام ہیں جن پر حدیث اور سنت ہی سے روشنی پڑتی ہے۔ ہم اپنی کھلی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ صحابہ کی پوری جماعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گرد اس طرح حلقة کئے ہوئے ہے جس طرح پردازے شمع کے گرد حلقة کرتے ہیں وہ اپنی آنکھوں سے رسولؐ کے ہر قول و فعل کو دیکھ رہے ان کی بالتوں کو اپنے کا انوں سے سن رہے ہیں اور انھیں اپنی دل کی گہرائیوں میں جلدی دے رہے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کو پوری طرح مصبوط پڑھا رہے ہیں۔ ان کے نزدیک کتاب و سنت کے مضامین میں ادنیٰ انتیاز نہیں ہے۔ اور صحابہ نے تو خدا اور رسول کی بالتوں کو ماننے ان کی پیروی کا معيار قائم کر دیا ان کی مخلصانہ فدا کاری ہمارے سامنے ہے انھوں نے شریعت مطہرہ کی حفاظت میں تن من درن کی بازی لکھا دی یہ کچھ دکھادا اور بھلا دانہ تھا کہ آپ کی زندگی نک بے معيار قائم رہتا اور اس کے بعد بے معيار فدا کاری پست ہو جاتا۔ بلکہ موت کے بعد صحابہ کی فدا کاری اور ان کی سنتوں کے لئے جان سپاری اور بھی بڑھ گئی تھی۔

صحابہ نے قرآن کی طرح سنت کی حفاظت فرمائی۔ ان کی ہمیشہ یہ سعی رہی کہ کوئی عمل ایسا نہ ہو جس پر خدا کے رسول کی بات پوری طرح منطبق نہ ہو کا ایک شخص بیری حدیث بیان کرے اور کہے کہ ہمارے لئے تو خدا کی کتاب ہے اس میں

جو حلال ہے اسے ہم نے حلال جانا اور جو حرام ہے اسے حرام سمجھا یا اور کہو کہ خدا کے رسول نے جو حرام کر دیا اس کی حیثیت بھی خدا کے حرام کردہ کی طرح ہے صحابہ نے تو اس سے بڑھ پڑھ کر معاملہ کیا انہوں نے سنت کو خوب ہی اپنایا اور جس نے اس کے علاوہ کوئی بات سمجھی اس پر سختی سے شکر کیا چنانچہ ابو الفخرہ نے عمران بن حصین سے یہ داقعہ نقل کیا کہ کوئی شخص حضرت عمران کی خدمت میں کسی مسئلہ کی دریافت کے لئے آیا آپ نے حدیث پیان کر دی اس پر اس شخص نے کہا کہ یہاں قرآن نے اس باب میں جو کچھ کہا ہوا سے بیان کیجئے مجھے کسی دوسرے مصادر کی بات نہ سنائیے تو آپ نے فرمایا تم بالکل احتمان معلوم ہوتے ہو بتاؤ کتاب اللہ میں کہاں ہے کہ ظہر کی چار رکعتیں بلا جھر کے پڑھی جائیں نماز کی رکعتوں کی تعداد نصابِ زکوٰۃ کا مستقل و مصرح بیان کیا یہ چیزیں تم کو قرآن میں پوری طرح مل جاتی ہیں کتاب اللہ نے مکمل آیات بیان کیں جن کی تفسیر سنت رسول نے فرمائی ہے۔

صحابہ کے بعد تابعین اور ان کے اتباع کا طبقہ اور ان کے بعد کے مسلمانوں نے صحابہ کی حرف بپروردی کی سنت کی حفاظت کا اہتمام بھی دہی تھا اُن پر عمل کرنے کی شان بھی دہی تھی اس کی عظمت و جلالت کا انداز بھی دہی تھا۔ ایک شخص نے مطرف بن عبد اللہ بن شیخ رجیبے جلیل القدر تابعی سے کہا کہ بغیر قرآن کے کچھ دوسری بات نہ بیان کر دو تو آپ نے فرمایا کہ ہم کو قرآن کا کوئی بدال نہیں چاہئے ہاں اس کی ضرورت تجوہ ہے کہ قرآن سے واقف ہم سے زیادہ کون ہے۔

بیرواقعات جن سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اتباع کے واقعات صحابہ سے منقول ہیں بے شمار ہیں جن میں سے چند مشتمل از خدا رے کے طور پر بیان کئے جا رہے ہیں۔

حضرت فاطمہؓ دخترِ جناب بنی کرت مصلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو بکر صدیقؓ کی خدمت میں رسول اللہ علیہ السلام کا حصہ طلب کرنے کے لئے تشریف لا یہن تو آپ نے فرمایا کہ میں نے پیغمبر خدا کو فرماتے ہوئے سنائے ہے کہ خدا نے پاک جب بنی کو کچھ گذراں دیتے ہیں تو ان کے وصال کے بعد وہ گذراں ان کے قائم مقام کا ہو جاتا ہے میرا جی یہ چاہتا ہے کہ اسے مسلمانوں کے سامنے رکھ دوں اس پر حضرت فاطمہؓ نے فرمایا آپ بڑی شان اور درجہ کے مالک ہیں اس لئے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اعلم کسی کو نہیں پایا دوسرا روایت میں ہے کہ میں نے پیغمبر خدا کو جس پر عمل کرتے ہوئے پیایا ان میں سے کسی چیز کو چھوڑ دوں یہ ممکن نہیں اگر ایسا کر گذروں تو مجھے زندگی کا خطرہ ہے۔

یرمونک کی جنگ کے موقع پر سپہ سالار نے حضرت فاروق اعظم کو کہا کہ ہماری مدد کیجئے موت نے ہمیں ہر طرف سے گھیر رکھا ہے اور کوئی راستہ مخلصی کا نہیں ہے تو آپ نے جواب دیا وہ آپ سے کہتے کے لائق ہے۔ کہ میں تمہاری لکھ کے لئے ایسی فوج کے مالک کو بتاتا ہوں جو نفرت کرنے میں یکتا ہے اسکی جو چیز فوراً میاڑ پر پہنچ سکتی ہیں اس سے نفرت چاہو کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی نصرت اسی نے بد رکے میدان جنگ میں فرمائی تھی حالانکہ اس وقت ان کی عددی جیشیت تمہاری فوج سے بہت کم تھی جب میرا یہ فرمان نم کو ملے

تو دشمنوں سے لڑ پڑو میدان جنگ سے واپس آنے کا خیال ذہن سے نکال دو۔  
 جب فاروق اعظم نے لوگوں کو دیکھا کہ وہ عنفات عالم پر یتھم ہوئے ہیں جنہیں  
 خدا نے علاں کر رکھا ہے تو آپ نے اکھیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی یاد دلانی  
 کہ پیغمبر خدا اپر بھوک کے دن گزر جاتے معنوی طور کے دا نے بھی نہیں تھے کہ اکھیں  
 سے پیٹ بھر لیتے۔

حضرت سعید بن مسیب فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عثمان کو دیکھا کہ وہ  
 نشستگاہ میں لوگوں کے درمیان بیٹھے ہوئے ہیں تو آپ نے چوپے پر یکے کھانے کو  
 طلب کر کے تناول فرمایا کھانے سے فارغ ہونے کے بعد نماز ادا فرمائی اس پر حضرت  
 عثمان نے فرمایا کہ میری نشست پیغمبر کی نشست تھی میر کھانا رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم کا کھانا تھا میری نماز بالکل اسی انداز کی تھی جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی  
 نماز کا انداز تھا۔

امام احمدؓ سے روایت ہے کہ حضرت علیؓ نے کھڑے ہو کر پانی پیا تو جن لوگوں  
 نے آپ کے اس فعل کو دیکھا تو اس پر تعجب اور انکار کے انداز سے دیکھا حضرت  
 علیؓ نے فرمایا کہ بھائیو مجھے کھڑے ہو کر پیتے دیکھ کر تعجب نہ کرو کیونکہ میں نے پیغمبر خدا صلی  
 اللہ علیہ وسلم کو کھڑے ہو کر پیتے دیکھا ہے اور اگر میں بیٹھ کر پانی پیوں تو تیقین کرو کر  
 خود حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بیٹھ کر پیا ہو گا۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی رحمۃ الرحمٰنۃ علیہما فیض سنت میں شدت کے لئے مشہور زمانہ  
 تھے ان کو دیکھ کر ایسا لگتا کہ خود انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی زندگی  
 کا نمونہ بنالیا ہے آپ اگر روزہ رکھتے تو وہ پیغمبر کا روزہ معلوم ہتا اگر نماز پڑھتے تو پیغمبر

کے نمونہ کی نماز ہوتی اگرچہ کرتے تو ایسا لگتا کہ خود پیغمبر خدا ج فزار ہے ہیں بھی نہیں زندگی کا ہر سانس وہ پیغمبر خدا کی طرح گذارنا چاہتے تھے اور اکثر آیت تلاوت فرماتے کہ رسول کی زندگی تھیا رے لئے عمدہ نمونہ ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کسی نے کہا کہ صلوٰۃ سفر کا ذکر قرآن میں نہیں ہے تو حضرت نے جواب میں فرمایا کہ خدا نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمارے لئے پیغمبر پنا کر دیا ہم کو کچھ بھی علم نہ تھا اب بھی ہمارا علم یہ ہے کہ ہم دہی کرتے ہیں جو کرتے ہوئے ہم نے پیغمبر خدا کو دیکھا و دسری روایت میں ہے کہ ہمیں اپنی حیثیت معلوم ہے ہم راہ بھٹکلے ہوئے تھے خدا نے ہمیں منزل کا پتہ اس پیغمبر کے ذریعے بتایا اس لئے ہم تو اسی کی پیری کر دینگے۔ صحابہ کے واقعات تابعین اور اہل علم کی روایات اس سلسلے میں بہت ہیں جن کا شمار مشتمل ہے اس لئے ہم اس واقعہ پر اس بات کو ختم کرتے ہیں۔ ابن ماجہ نے عبادہ بن صامت الفقاریؓ سے شعیب کا یہ واقعہ روایت کیا کہ وہ معادیہؓ کی زیر سر کردگی رو میں جنگ پر تھے اخنوں نے دیکھا کہ سونے کے ٹکڑے دیناروں کے بدلتے پیچ دیئے ہیں اور چاندی در ہم کے بدلتے۔ تو آپ نے فرمایا اے لوگو یہ کیا کر رہے ہو تم نے سو دلخانا شروع کر دیا پیغمبر خدا کو فرماتے ہوئے میں نے سنا ہے کہ سونے کی بیچ اسی صورت میں کر سکتے ہو کہ اس میں کسی قسم کی کسر نہ ہو برابر سرا بر برہا اس میں کسی قسم کی زیادتی یا مہلت کی گنجائش نہیں ہے۔ تو حضرت معادیہؓ نے فرمایا کہ اے ابوالولید مجھے تو اس میں ربان نظر ہیں آتا ہاں مہلت کے ساتھ اگر یہ بیچ ہوتی تو البتہ ربا ہوتا۔ اس پر حضرت عبادہ نے جواب دیا کہ میں حدیث رسول بیان کر رہا ہوں اور تم اس کے مقابلہ میں اپنی رائے اور سمجھ میش کر رہے ہو۔ اگر خدا نے مجھے یہاں سے

کسی دوسری جگہ پہونچا دیا تو میں اس پر اس کا شکر ادا کروں گا میں تمہارے ساتھ لیکن  
 یعنی اس ملک میں نہ ہوں جہاں تمہاری حکومت مجھ پر ہو جب وہ میدان جنگ سے واپس  
 ہوئے تو تبدیل مدنیہ آکر رکے آپ سے فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے دریافت کیا ہے اس  
 کیوں چلے آئے تو آپ نے انھیں ساری داستان سنائی یہ سن کر فاروق اعظم نے واپسی  
 کا حکم دیا کہ جہاں سے آئے تھے وہیں چلے جاؤ خدا اس ملک و شہر کا بڑا اگرے جہاں تم  
 یا تمہارے جیسے پاکیزہ لوگ نہ ہوں اور حضرت معاویہ کو کہا کہ ان کو تمہاری امارت سے  
 آزاد کرنا ہوں۔ لوگوں کو عبادت کی کہی ہوئی بات بتلاؤ اور اسی پر انھیں مجبور کرو اس لئے  
 کو اصل حکم سنت ہے۔

دیکھا آپ نے یہ تھی صحابہ کی شان کے اخنوں نے کسی قیمت پر پہنچرہ کی سنت  
 ترک کرنے کو قبول نہیں کیا۔ کوئی کتنے ہی اور پنج درجہ پر ہواں کا مبلغ علم کتنا ہے  
 بلند ہو سنت کے ہوتے ہوئے اس کی رائے اور سمجھہ کو پیر و کار نہیں سمجھا۔ یہی لوگ  
 اس بات کے اہل تھے کہ وہ حدیث نبوی کے محافظ کہلائیں اخنوں نے پوری امت  
 کو وہ سیدھی راہ بتائی جو پہنچری راہ تھی خدا کی راہ تھی اخنوں نے امراء کو مجبور کیا کہ وہ  
 شریعت کے مطابق اپناراستہ اپنا حکم منعین کر لیں دین الہی میں امریت کا سختی سے  
 انکار کیا۔ اخنوں نے حق کو ڈنکے کی چورٹ اعلان فریبا اس میں کسی کی ملامت کا  
 ادنی ساختاں بھی نہیں کیا۔ پھر ایسوں کو کیوں نہ اسلام میں فضل کبیر اور شرافت  
 اعلیٰ حاصل ہو جب کہ اخنوں نے شریعت کے احکام کی خود پابندی کی اُن کی حفاظت  
 کی اور دوسروں تک اسی محفوظ انداز سے پہونچا یا۔ اللہ تعالیٰ ان کے مراثب  
 اور بھی بلند سے بلند فرمائے۔ آمين۔

## عکالتِ صحا

صحابہ کی رفعتِ شان ان کی بزرگی یا ان کی امانت، اخلاص، اتباع دین کا شوق اس کے احکام پر شیفتگی اس کے مخالفین کا مبنہ توڑ جواب ان ساری خوبیوں کو دیکھ کر پوری امت نے صاحبہ کی عدالت کی توثیق کر دی ہے۔ بجز ان لوگوں کے جو پیغمبر کی سنتوں پر جالِ نثاری پیغمبر فدا کے وفات پر صحیح راستہ سے ہٹ گئے یا ان کی عدالت کو مجرد حکرنے والی واضح دلیلیں سلمانہ آگئیں صاحبہ بنا نہ کی پانچ انگلیوں کی طرح رہے۔ اس لئے اب کسی کے لئے یہ بات جائز نہیں کہ ان پر کتاب و سنت کی مخالفت کا الزام لگائے جب کہ کتاب و سنت خود ان کی عدالت میں واضح روشنی ڈال رہی ہیں۔

ابن حزم نے کہا ہے کہ مہاجرین اولین کی فضیلت عمر ابن خطاب کے بعد تمام صحابیین آئی اور پھر ان صحابہ کا مقام ہے جو بیعتِ عقبیہ میں شریک ہوتے پھر اہل بدر کی منزلت کا مقام آتا ہے پھر دسری جنگوں اور غزوات میں شریک ہونے والوں کا مقام ہے درجہ بدرجہ ہر دو شخص جو اسلام کے ابتدائی غزوات میں

شریک ہوا وہ بعد کے غزوات میں شرکت کرنے والوں سے بلند ہے یہ سلسلہ صلح حدیبیہ تک درجہ بدرجہ چلتا رہے گا۔ ان مهاجرین اور انصار میں بیعتہ صنوان کے خاتمہ تک افضل صحابہ کے ایک ذفتر کو مکمل کر دیتا ہے جن کو تمام صحابہ ما بعد پرفیکٹ حاصل تھی۔ صحابہ کی یہ ٹولی ایسی ہے کہ ان کا ہر فرد مومن صالح ہے۔ ان میں سے ہر ایک کا خاتمہ ایمان پر ہوا موت کی وقت وہ بھلانی اور بدایت کی راہ پر نہ رہ۔ سب کے سب جنت کے حصہ دار ہیں ان میں سے کسی کو جہنم کی آئندگی بھی نہ لگ سکے گی۔

شارح مسلم البیوت نے لکھا کہ صحابہ کی عدالت قطعی ہے یا المخصوص اصحاب بدرا اور شرکار بیعت رضوان جیسوں کی بھی عدالت پر شبہ ہو سکتا ہے جبکہ کی عدالت کا قرآن میں متعدد جگہ خدا نے ذکر کیا ہوا اور خدا کے رسول کی زبان سے ان کی بڑائی کا بیان بار بار ہوا ہو۔

صحابہ کے بارے میں بھی ایسی چیزیں قرآن و سنت میں موجود ہیں جو ان کی عدالت کو ثابت و اجب کرتی ہیں ان کو ثقافت اور افضلت شریعت کے لئے بھی میں لاتی ہیں۔ امت نے اس کو اپنے اجماع میں قبول کر لیا ہے اور خدا نے اپنے قرآن میں اس کی شہادت یوں فرمائی کہ ﴿مَحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّ أَعْنَاءَ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَةً بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رَكَعاً سَجَدَاً يَتَبَعَّغُونَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا يَسْتَهِمُونَ فِي دُوْجُوْهِمْ مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَمُومُ فِي التَّوْرَاةِ وَمَسْلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهَا فَازْرَهَا فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ لِيَحْبَبَ النَّرَاعَ لِيَغْيِظَ إِبْرَاهِيمَ الْكَفَارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَاةَ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا طَرْدَهُ فِي جَهَنَّمَ فَرِمَّا يَسْأَلُهُمْ الْأَقْرَبُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوكُمْ﴾ دوسری جگہ فرمایا۔

بِاَخْيَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُمْ وَأَعْدَ لَهُمْ جَنَّتٌ تَحْتَهَا الْاَكْنَافُ  
 خَلِيلُ الدِّينِ فِيهَا اَيْدَىٰ ذِلِّكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ اور ارشادِ رباني ہے۔  
 وَالَّذِينَ اَمْنَوْا وَهَا جَرِدًا وَجَاهُدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ اَدْفَأُوا وَنَصَرُوا  
 اُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَيْفِيٌّ مزید ارشاد ہے۔  
 لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ اذْ يَبِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَ لَا فَعْلَمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ  
 فَاقْتَرَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَآثَابَهُمْ مُتَحَفِّظًا فِي يَمَّاهِ

یہ آیات کو عمرہ صحابہ کے فضل کا کھلانے اعلان کر رہی ہیں اور صحابہ کی عمومی  
 منزلت و مرتبہ کا اس سے اندازہ ہوتا ہے اس کے علاوہ دوسرا بہت سی آیات  
 قرآنی میں جوان صحابہ کے مختلف اور متنوع فضائل میں رطب اللسان ہیں مثلاً  
 ہجرت جہاد مسروقی اغزوات، اب ان فتویٰ دلائل اور قطعی آیات کے بعد بھی ان کی  
 عدالت زیر بحث آسکتی ہے پر گز نہیں رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُمْ اب رضاۓ الہی اور  
 تعديلِ ربیانی کے بعد بھی رضاۓ عوام تعديل کالانعام کی ضرورت بانتی ہے!  
 رہ گیا سنت کی روشنی میں عدالت صحابہ کا ذکر تو یاد رکھیے کہ صحابہ کی عدالت  
 کا ذکر احادیث میں بے شمار ہے بہنوں نے لڑان کے فعل و عدالت کے مستقل  
 باب کتب احادیث میں ذکر کر دیئے ہیں بہنوں نے مستقل کتابیں فہنل صحابہ  
 میں تصنیف کی ہیں۔

انھیں شاہدان فضل صحابہ میں وہ روایت بھی ہے جس میں حضرت ابوسعید  
 نے فرمایا کہ پیغمبر ﷺ نے فرمایا کہ میرے ساتھیوں میں سے کسی کو بھی برانہ کہنا  
 اس لئے کہ ان کا مرتبہ تو یہ ہے کہ اگر تم میں کوئی ایسا نی سبیل اللہ خرچیلا پیدا

ہو جائے کہ وہ احد پیہاڑ کے بہمن سونا خدا کی راہ میں لگادے تو میرے ساتھیوں کے ایک مڈیا نصف مڈگیہوں وجوہ کے برابر بھی اس کا وزن عند اللہ نہ ہو گا دوسری روایت میں عبداللہ بن مغفل فرماتے ہیں اس حدیث کو ترددی نے اپنی جامع میں ذکر کیا ہے۔ اے خدا اے خدا آپ نے میرے دوستوں کو کیا بنایا میری امت سن لے کہ ان خدا کی طرف سے بلند کردہ میرے دوستوں کو تم میرے بعد ہدف ملامت نہ بنالینا جنہوں نے میرے دوستوں کو پسند کیا انھوں نے میری پسند کی قدر کی جنہوں نے ان سے نفرت کی انھوں نے میری نفرت کو لکارا جس نے انھیں اذیت دی میری تکلیف کا سامان کیا جس نے میری اذیت کی راہ کھولی اس نے خدا کو ستایا اور خدا کا ستانا کھیل نہیں کہیں ایسا نہ ہو کہ اس کھیل میں وہ انھیں بچ کر ہی لے ی۔

اس کے علاوہ احادیث کے دفتر کے دفتر ہیں جن میں صحابہ کی شان انکی فضیلت کا اسی طرح ذکر ہے جس طرح اس حدیث صحیح میں حَيْرُ الْقَرُونِ قَرْنَيْ تَمَّ الْذِينَ

يَكُونُنَهُمْ تَمَّ الَّذِينَ يَكُونُونَهُمْ

اب خدا کی تقدیل رسول کی تقدیل کے بعد صحابہ کی تقدیل کے لئے کس چیز کی ضرورت اور کوئی نسی سند باقی رہ گئی ہے امت نے بھی ان کی عدالت کو تسلیم کر لیا پھر اب بھی کسی کی تقدیل باقی ہے اگر خدا در رسول صحابہ کی تقدیل کی طرف سے خاموش ہوتے تب بھی ضروری تھا کہ ہم ان کی تقدیل کرتے اس لئے کہ دین کا ستون وہ تھے دین کا دفاع ان کے ذریعہ عمل میں آیا انھوں نے خدا کے رسول کی کھلی مدد کئی ان کے ساتھ گھر بار چھوڑا ان کی آنکھوں کے سامنے جنگ میں اپنی جان

کی بازی لگادی اپنے مال و دولت کبیدر لئے خدا کے راستے میں صرف کیا۔ اپنی جانیں لھپائیں یہ سب کس لئے کیا پڑا کی راہ میں اس کے دین کے بچانے کے لئے کیا اخنوں نے مخالفینِ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور معاہدین دین کے مقابلے کسی سچائی<sup>الغاص</sup> تربیتی جرأت و بیادری کس چیز سے دریغ کیا ہم نے ان صحابہ کو بدر میں لفظہ ا جمل ہوتے اور گرتے دیکھا ہے یہ کس لئے کیا تاکہ اس سپہ سالار اعظم جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لحاظ دینا میں چل سکیں خود بھی اخنوں نے ان احکام کے ملتے اور بحالانے میں ایک دوسرے پر پیش قدمی کی۔ اس کا ثبوت وہ روایت ہے جو حضرت سعد بن عبادہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ اے خدا کے رسول اب ہم انتقال امر اس قدر کر کے بڑھے ہوئے ہیں کہ اگر آپ فرمادیں کہ سمندر میں اتر جاؤ تو ہم بلا جھگ کے سمندر میں اتر جائیں گے اگر آپ فرمادیں کہ برک غماد کے نیگ زار میں سفر کر کے چلے جاؤ تو ہم انتقال امر میں فوراً اس جانب رخ کر گذریں گے۔ یہ صحابہ ہی ہیں جنہوں نے اسلام کے چشمہ کی حفاظت میں جانیں گنوادیں اور پیغمبر خدا پر خود کو نشار کر دیا ہم کو یہ منظر احد کی جنگ کے موقع پر دیکھنے میں آتا ہے جب مسلمانوں پر شکست کی بلا مسلط تھی تو اخنوں نے کس طرح کر کے آگے بڑھے بڑھے کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جان بچانے آپ کی طرف سے مدافعت کرنے میں نمایاں کردار ادا کیا۔ کیا الود جائز صحابی نے خود اپنے کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ڈھال نہیں بنادیا تھا کیا ان کو تیر کے نشاوں نے بے جان ڈنڈھال نہیں بنادیا تھا۔ کیا حضرت علی نہیں تھے جو پہلوئے مبارک جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم میں کھڑے ہو کر توارے دشمنوں کا صفائیا کر رہے

تھے۔ کیا بعد بن الی وفا ص نہیں تھے جن کے کمان سے دشمنوں پر تیر کی بارش ہو رہی تھی تا آنکہ نصرت خدادندی نے جنگ کی کاپیا پیٹ دکا اور پیغمبر اور اس کے دوست دشمنوں پر فتح یاب ہوئے۔

یہ اس کے دوست ہی ہیں جو میدان جنگ میں دادشجاعت دیتے اور عام زندگی میں پارسا تھے ہمگسار، ایک دوسروں پر شمار تھے۔ جس کا نقشہ قرآن نے یوں کھینچا ہے۔ **مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشْتَدُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَةً مِّنْهُمْ تَرَاهُمْ رُكَعًا سَاجِدًا ۝**  
**يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرِصْوَانًا ۝**

یہ پیغمبر کے ساتھی ہی تو تھے جن کے نفوس پاکیزہ قلوب محلی اور معیار بلند کے مالک تھے ایمان کی سطہ اس ان کے دلوں تک پہنچنے پکی تھی چنانچہ شریعت کی حفاظت میں تن من دھن سب کچھ لٹادیا دین محمد کی حفاظت خاموشی سے اور کھلکھلا کی ان کا جذبہ جان سپاری کامل ایمان اتنا بڑھا ہوا تھا کہ جن صحابہ کو اس بات کا احساس ہوا کہ ہم نے شریعت مطہرہ کی رسول کی اطاعت کے راستے میں غلطی کی ہے انہوں نے پیغمبر خدا کے سامنے خود کو اسی انداز میں پیش کیا کہ اس کوتا ہی کی جو سزا تجویز کریں پس دے دیں تاکہ آخرت میں ہم آپ کے اور خدا کے سامنے رسوانہ ہوں چنانچہ مسلم کی وہ حدیث جو حضرت بریڈہ کے واسطے سے مسلم نے اپنی کتاب میں ذکر کی کہ حضرت ماعز بن مالک تشریف لائے اور پیغمبر خدا سے عرض کیا کہ اے رسول خدا مجھے پاک فرماد تھے آپ نے فرمایا ماعز کیا کہ مدد ہے ہو جاؤ خدا کے دربار میں توبہ کرو مغفرت طلب کرو فرمان رسالت کے ملتے ہی وہ تھوڑی دیر کے لئے سامنے سے چلے گئے پھر واپس ہو کر فرمایا اے خدا

کے رسول مجھے پاک کر دیجئے آپ نے پھر فرمایا ماعز کیا کہہ رہے ہو جلا استغفار اور توبہ کرو  
نخواڑی دیر کے لئے پھر آپ سامنے سے ہٹ گئے پھر آپ نے واپس آگر دہی جملہ کیا!  
آپ مجھے پاک فرمادیں عرض کیا آپ نے پھر اکھیں اسی انداز میں فرمایا اسے میاں  
ماعز ہوش میں آؤ کیا کہہ رہے ہو جا و ملتویہ کرو اور مغفرت طلب کرو لیکن جب  
چونکھی بار آپ آئے تو آپ نے فرمایا کہ ماعز میں تمہیں کس چیز سے پاک کروں۔  
عرض کیا زنا سے آپ نے لوگوں سے دریافت کیا کہ ان کو جنون تو نہیں ہے۔  
جب اس بات کا تعین ہو گیا کہ آپ کو جنون نہیں ہے۔ تو آپ نے فرمایا دیکھو  
شراب تو استعمال نہیں کی ہے ایک صحابی نے اکٹھ کران کے بدن کا جائزہ لیا  
منہ سے شراب کا پتہ نہ چلا تو آپ نے پوچھا واقعی تمہنے زنا کیا فرمایا ہاں میں نے زنا  
کیا پھر آپ نے سنگسار کرنے کا حکم فرمایا۔ ابھی لوگ بیٹھے ہی تھے کہ جب تک بنی کریم صلی  
اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور سلام کر کے مجلس میں بیٹھ گئے پھر لوگوں سے مناطب  
ہو کر فرمایا کہ ماعز بن مالک کے لئے مغفرت کی دعا کرو لوگوں نے دعا کی اب آپ نے  
فرمایا کہ خدا نے ماعز کے گناہ دھو دیئے پھر آپ نے فرمایا کہ ماعز نے ایسی توبہ کی  
ہے کہ اگر پوری امت توبہ کرتی تو تبھی اس کے برابر نہ ہوتی دیکھا آپ نے ان  
لیقین بھرے دلوں کو دیکھ لیا اُن پاکیزہ و سترے نفوس کو ملاحظہ کیا اکھیں پاکیزہ  
نفوس قدسی صفات صحابیہ نے حفاظتِ شریعت میں بے خطر اپنے کو لکھا دیا ان کو  
شمارج کی پرداہ نہ رہی۔

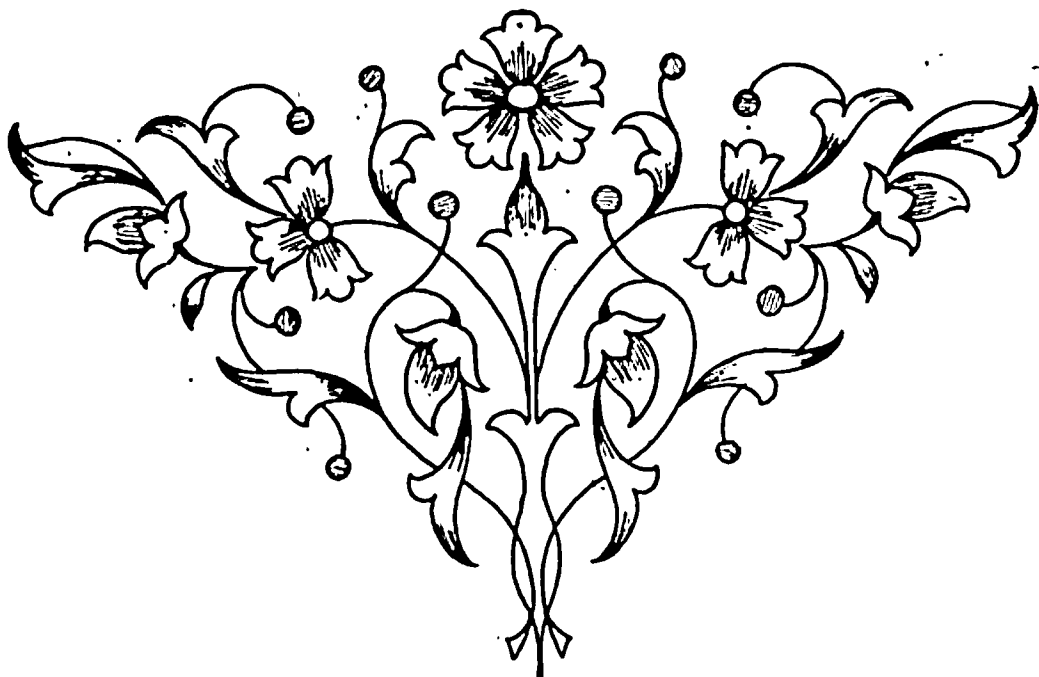
رسول اللہ کے ساتھیوں کو آپ نے دیکھ لیا تاریخ کے صفات میں ان کے  
ابد تک باقی رہنے والے نقوش مثبت رہیں گے یہ دہی لوگ تھے جن میں اعلو العزمی

تھی جن میں قوت تھی جو قریانی و جاں شاری کے خوگر تھے جو پارسائی خدا ترسی کے مجسمے تھے یہ صحابہ احترام کے لائق ہر قدر کے مستحق ہر محبت ان کے شایان شان ہے۔ بلکہ ان صحابہ سے محبت کرنا ان کے احترام کو باقی رکھنا ہر مسلمان پر فرض ہے۔ اس کا ذکر آیات کریمہ میں موجود ہے احادیث نبوی اس کی شاہد ہیں رضی اللہ عنہم درضوا عنہ -

حضرت عبد الدین مسعود فرماتے ہیں۔ اگر کسی کو پیرودی کے لئے نقش قدم کی ضرورت ہو تو وہ اصحاب نبی کے نقوش کی پیرودی کرے اس لئے کہ ان صحابہ کے قلوب سب سے زیادہ اچھے تھے ان کا علم سب سے زیادہ گھرا تھا ان میں سب سے زیادہ سادگی اور ان کی رہنمائی سب سے زیادہ آسان تھی ان کے حالات سب سے بعد ہیں یہ وہ جھٹا ہے جس کو خدا نے اپنے پیغمبر کی ہم نشیبی کے لئے دیا اور اس کے دین کی اقامت کے لیے پسند فرمایا ان صحابہ کی بڑائی جان سے زیادہ عزیز رکھوان کے نقوش کی پیرودی کر داس لئے کہ منزل کی جانب پورے پورے سیدھے راستے پر ہمیں صحابہ تھے -

حضرت ابراہیم تھی جلیل القدر تابعی فرماتے ہیں اگر صحابہ کرام ناکامیا ب ہی ہوتے رہتے تو بھی انکا فضل کم نہ ہوتا اور ہماری بد نصیبی کی بھی کوئی حد ہے کہ ہم ان صحابہ کرام سے دین کو سمجھنا چاہتے ہیں اور اکھیں کی مخالفت کرتے ہیں۔ امت اسلامیہ کی اگلی پیغمبری اور پچھلی پیغمبری کے نام لوگوں نے صحابہ کی بڑائی ان کے اخلاص ان کی امانت ان کی عدالت پر اجماع کر لیا ہے اب ہم اس ثبوت کا خاتمہ حضرت ابوذر عرب کے کلام پر کر رہے ہیں کہ اگر آپ کسی کو

دیکھیں کہ کوئی شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی ساتھی کی تدقیق کرتا ہے تو اس کے زندگی ہونے کا لیقین کرواس لئے کہ رسول پیغمبر قرآن پیا اور آپ جو کچھ ہم تک لائے سمجھ ہے ان تمام پیغمبران کو صحابہ نے ہم تک پہنچایا۔ بیزنا遁 چاہتے ہیں کہ امت کے پہلے درجہ کے شہود کو مجرد حکم دیں تاکہ کتاب و سنت کا وزن ہی ختم ہو جائے پھر ہم انھیں زنا遁 کو کیوں نہ مجرد حکم دیں کہ جھگڑا ہی ختم ہو جائے۔



## سُنّت کی حفاظت و اشاعت

قرآن کریم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جستہ جستہ تیس سال کے طویل عرصے میں نازل ہوا بُنیٰ کریم اس کو اپنی قوم اور اپنے اردوگرد کے لوگوں میں پہنچاتے رہے اور قرآن کے احکام بیان کرتے رہے قرآن کی آیات کی وضاحت فرماتے۔ اسلام کی تعلیمات کی تفصیلات بتلاتے۔ اس کے نظام کو درست کرتے اس طرح آپ پوری زندگی اگر ایک طرف معلم تھے تو دوسرا طرف قاضی و مفتی تھے تو تیسرا چیثت آپ کی حاکم وقت کی تھی، چوتھی آپ کی رہنمائی چیثت تھی آپ ابتداء و انتہاء امت کے سبھی معاملات میں ان کا مرجع تھا۔ امت کے تمام معاملات آپ سے متعلق تھے امت کے حالات کا ایک ایک سمجھاؤ آپ سے متعلق تھا۔ امت اسلامیہ کے تمام شئون خواہ وہ اس کا عمومی معاملہ ہو یا کوئی بڑا مسئلہ ہو یا فرد جماعت کو اپنی زندگی کے مختلف درجن سے سابقہ پڑتا ہو ان ساری چیزوں کا تعلق آپ سے تھا جو قرآن میں ہیں یا قرآن میں نہیں ہیں۔ جو قرآن میں نہ ہوتے ان کو وہ سنت میں تلاش کرنے نیہ سنت عملی ہو کہ قولی ہو کہ تقریری ہو یہی وجہ ہے کہ یہیں ہمارے سامنے احکام

شرعی ملتے ہیں آداب و افلاق سامنے آتے ہیں عبادات قربات ملتے ہیں جو شرعی حکم رکھتے ہیں اور درجہ بدرجہ وہ احکام امت میں درج ہوتے گئے یہ تردد نظر پریباً چونکا مصلحت کے طوبی عرصہ میں عمل میں آئی ۔

سنت کی دفعہ کچھ ایک دن کی بات نہ تھی جب کہ بہنوں کو اس کا خیال ہوتا ہے جسے شرعاً موضوع کا کوئی دفتر یا خلفی احکام جسے حکماء اور واعظین الملاکرتے ہیں یہاں ابیسا نہیں ہوا ہے بلکہ شریعت کی بنیاد تو امت کی تربیت پر ہے خواہ اس تربیت کا منقصناً دین سے ہو کر دنیا سے ہو کر ان کے اجتماعی مسائل سے ہو کر ان کے اخلاقیات سے ہو کر ان کے سیاسی اُنٹ پھیر سے ہو جو امنِ عامہ کے زمانے میں یا جنگ کے شعلہ دور سے ہو ان کا دورِ سہولت سے تعلق ہو کر کہ شدت سے ان کا ربط ہو وہ علم و عمل کے سارے گوشوں پر مشتمل تھی ایسی صورت میں اس انقلاب کا اچانک لوگوں میں رونما ہونا ایک سمجھہ ہو گا ظاہر ہے کہ یہ انقلاب صبح شام میں میں نہیں ہوا انہوں نے اپنی قدیم تعلیمات سے رخ اتنی جلدی موڑ لیا ہو مشکل بات ہے ہاں ان کی دیانت داری میں اچانک تبدیلی آجائے ان کی عادتیں اتنی جلدی بدلتیں اسلام کے سامنے سپر ڈال دیں اپنے عقائد بدلتیں اپنی تعلیمات کو تغیریا دکھ دیں، اپنے طریق عبادات کو بیکسر چھوڑ دیں، بہر حال یہ کچھ آسان نہ تھا۔

قرآن کریم نے خود ہی عقائد فاسد عادات کا رہنمہ جوان کے دلوں میں پیوست تھی ان کا نذر تبجی طور سے علاج کیا قرآن نے جو جنگ منکرات جاہلیت کے خلاف لڑا دے سر دجنگ کی طرح تھی جاہلیت کے منکرات کو صحیح عقائد و خیالات

سے بدلتے میں کافی وقت صرف ہوا۔ عبادات احکام عقائد صحیحہ سب تدریجیاً قابلیں آئے آپ نے انھیں آداب عالیہ کی طرف یوں ہی نہیں بلایا تھا۔ افلات فاضل کچھ ایک دن میں ان کو نہیں ملے تھے جو لوگ آپ کے ارد گرد تھے ان کو صبر و استقامت پر ابھارا۔ اس درمیان میں تعلیمات کا باب بھی بند نہ رہتا آپ قرآن کریم کی وصاحت کرتے رہتے۔ لوگوں کو فتویٰ دیتے رہتے آپس کے چھکڑوں اور تنازعات کا تصفیہ بھی فرماتے رہتے۔ جرم نے سزا کا کار و بار بھی جاری رہتا اور قرآن کریم کی تعلیمات کے مطابق آپ اپنے زندگی سبکر رہتے رہتے۔ بہر ساری باتیں کیا تھیں یہ سب تو سنت ہی تھیں ۔

دعوت اسلام جب تک اعلانیہ جاری نہ ہوئی تھی اس وقت تک پیغمبر خدا نے دارالاًرْزُقْم کو اپنا اور اپنے دوستوں کا مرکز مقرر فرمادیا تھا۔ دارالاًرْزُقْم ہی سے مسلمانوں نے اسلام کی ابتدائی تعلیمات حاصل کی تھیں اور قرآن کریم کا جو حصہ نازل ہوا تھا اسے اسی جگہ سے مسلمانوں نے یاد کر لیا تھا۔ کچھ دن ابھی نہیں بیتھتے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قیام گاہ مکہ میں مسلمانوں کی تربیت گاہ بن گئی اسی تربیت گاہ میں مسلمانوں کو قرآن کی تعلیم دی جاتی اور یہیں مسلمان بنی کریم ضلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے سرچشمہ سے سیراب ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دست مبارک ان کے شانوں میں بھا۔

قرآن کریم کی آیات صحابہ علی الاعلان پڑھتے آپس میں ان آیات کا انکرار کرتے تاکہ پیغمبر سے سنن ہوئی تمام باتیں ذل نشین ہو جائیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تفسیر بیان فرمائیں ان کو آپ سے سن کر یاد کرتے یہ تفسیریں تو پیغمبر کی احادیث ہی ہوتی تھیں اس کے سوا کچھ دوسرانہ تھفا اس نے احادیث کو یاد کرنے

کاروائج قرآن کے پہلو بپہلو ابندائے اسلام سے مرد ج ہو چکا تھا۔

پھر یہ مسجدیں درستگاہیں ہو چکی تھیں یہ مسجدیں عدالت بھی تھیں اور فوجی الحکام کے مرکز بھی، یہاں ایک طرف عبادت ہوتی تو دوسری طرف شعائر دینیہ کی اقامت کا کاروبار بھی دہیں سے ہوتا یہ مسجدیں تھیں جن میں مسلمانوں کے مسائل عمومی طے ہوتے، فوجوں نی روائی کے لئے جھاؤنی بھی یہ مسجد ہوتی آنے والے و فود، ڈی پیشن کو استقبال کرتے ان کو ٹکانے کا مقام بھی یہی مسجد ہوتی۔

ان سب کے ہوتے ہوتے پیغمبر کی تبلیغ کسی مکان محدود کرنے نہ تھی اور کسی خاص مناسبت کی محتاج تھی جو بازار میں فتویٰ کا طالب ہوتا اسے بازار ہی میں دارالافتار مل جاتا وہیں اپنی ضرورت کی باتیں دریافت کرتا ان کے جواب یکر مطمئن ہو جاتا آپ کو جو نہیں کوئی موقع ہاتھ آتا آپ پورے احکام کی تبلیغ شروع کرتے ہیں ہر جگہ تبلیغ کے لئے کشادہ میدان نئے جہاں سے جس طرح ہو چلتے تبلیغ فرماتے۔ ان مشاغل کے ساتھ آپ علمی مشاغل کے لئے علمی مجلسیں بھی منفر فرماتے ان علمی مجلسوں میں حاضری عام تھی اس میں آپ اپنے اصحاب کی بھلانی کی جستجو فرماتے اور آپ انھیں وعظ و پنڈ فرماتے۔ آپ جب تشریف رکھتے تو آپ کے اصحاب حلقة بنایا کر آپ کے گرد بیٹھ جاتے اس علمی مجلس میں صبح کی نماز کے بعد لوگ حلقة بنایا کر بیٹھ جاتے کچھ قرآن کریم کی تعلیم حاصل کرتے کچھ فرائض سیکھتے کچھ سنن کے اساق دہراتے پیغمبر خدا کسی معاملہ میں بخیل نہ نئے پھر علم کے باب میں بخیل کیسے کرتے آپ کے اصحاب آپ کے علم بے پایاں سے نفع اٹھاتے آپ کی علمی فیاضی سے صحابہ خوب فیض بیاب ہوتے آپ صحابہ کے ساتھ اکثر بیٹھا کرتے انھیں

پچھے سکھاتے ان کو پاکیزہ نفسی عطا فرماتے۔

آپ امت کے حق میں برسنے بادل کی طرح تھے۔ لوگوں کو ان کے ماحول و مزاج کی رعایت کرتے ہوئے مخاطب فرماتے آپ ہر ایک سے اس کی من بھاتی۔ دل لکھنے کفتگو فرماتے دیہات کے اکھڑے لوگوں سے اس طرح گفتگو فرماتے کہ ان کی درشت مزاجی کوڈرا بھی بھیس نہ لکھنے پاتی۔ شہر کے مہندب لوگوں سے آپ کا طرزِ کلام ایسا ہوتا جو ان کی بود دیاش ان کی تہذیب کو ایبل کرتا اسی طرح آپ ان کے مدارک علم کی رعایت فرماتے جو بیدار طبیعت تھے ان کی بیداری کا الحاظ فرماتے ان کی نظری صلاحیتوں ان کے اخذ و اکتساب کی قولوں کو بھی پوری طرح نظر میں رکھتے آپ ان اسالیب کو استعمال فرماتے جن میں دینی علمی و عملی جیشیت سے مقصد رسالت کو ثابت کرنے میں بھرپور ہوتے۔ اس قسم کے واقعات سے کتب سیر و احادیث بھرپوری ہیں۔ چنانچہ روایات میں ہے کہ آپ کے پاس قریش کا ایک جوان آیا اور بے تکلف عرض کیا اے خدا کے رسول مجھے زنا کی اجازت دے دیجئے جو لوگ حاضر خدمت تھے سب کے کان کھڑے ہو گئے لوگوں نے جوان کو ڈانٹ ڈپٹ بتائی اور کہا ہٹو سمنے سے چلے جاؤ آپ نے فریبا کہ بیہاں پاس آ جاؤ دہ آپ کے پاس آگیا پھر آپ نے اس سے سوال کیا کہ بیہاں تمہیں کہدوں کیا تم زنا اپنی ماں کے لئے پسند کرو گے جوان نے جواب دیا باطلکل نہیں خدا کی قسم آپ کے شثار، میں کیا دنیا کے لوگ بھی اس چیز کو اپنی ماں کے لئے نہیں پسند کر سکتے آپ نے فریبا تو پھر تمہی بنتا دو کیا تم زنا کو اپنی بیٹی کے لئے پسند کرو گے جوان بول اکھڑا آپ کے شثار خدا کی قسم میں اسے کسی طرح نہیں پسند کروں گا۔ نہ لوگ اسے پسند کرتے۔

کوہ اپنی لڑکیوں کو زنا میں بنتلا دیکھیں۔ پھر آپ نے اس کی بہن پھوپھی مانی وغیرہ متعلقین کے سلسلے میں یہی سوال دہرا دیا اور ہر یار سوال کے جواب میں جوان نے یہی جواب دیا کہ آپ کے نثار میں اسے کیسے پسند کر سکتا ہوں اور دنیا کا کوئی انسان اپنے متعلقین کے لئے یہ پسند نہیں کر سکتا۔ پھر جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک اس کے اوپر رکھتے ہوئے فرمایا۔ خدا اس جوان کے گناہ کی پوشش فرمائیے اس کے دل کو نجھا رذبجئے اس کی شرمنگاہ کو ڈری اجلی کر دیجئے خواہشات سے دھوڈ بجئے راوی بیان کرتا ہے کہ اب اس کے بعد اس جوان کی طبیعت میں ایسا سمجھا از آیا کوہ کبھی بھی لغویات کی طرف متوجہ نہیں ہوا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیشہ تیسیر پسند رہے آپ عبادت میں غلو سے روکتے تھے احکام کی تنگی سے منع کرتے تھے تمام مسلمانوں کے ساتھ ان کا برتاب اور درد مند بھائی کی طرح ہوتا آپ معلم ہوتے ہوئے بھی لوٹا ضع کے پتلے تھے۔ بردباری اور دقا لآپ کے غبار تھے جو پیغمبر کی سیرت سے ادنیٰ دائمی داقفیت رکھتا ہو گا اس پر یہ چیز آئینہ ہو گی۔ خود حضرت عائشہ صدیقہؓ فرماتی ہیں اگر ذر حکمیں سے کسی ایک کو اختیار کرنے کا معاملہ آنا تو یہ مرد اصلی اللہ علیہ وسلم سب سے سہل و آسان کو لیتے اگر اس میں کوئی گناہ کا پہلو نہ ہوتا، اگر اس میں گناہ کی جملک بھی ہوتی تو آپ یہیں اس کام سے سب سے زیادہ گریزاں نظر آتے۔ آپ نے خود اپنے اوپر ہونے والے کسی برائی کا بدل کبھی نہیں لیا ہاں اگر برائی میں حرمت ہی کو تھیں پھر نہیں تو آپ نے اس کا انتقام خدا کی حرمت کی حفاظت میں ضرور لیا۔

اس پاکبزہ نفسی سفری طبیعت کشادہ دلی من بھانتے دل لکھنے انداز میں

آپ لوگوں کو خدا کی تعلیمات اس کے آداب اس کے احکام اپنے ساتھیوں اور  
 عامتہ المسلمین کو سکھلاتے تھے۔ سلاطین زمانہ قیصر و روم کی طرح پیغمبر خدا اور مسلمانوں  
 کے درمیان کوئی روک نہ تھی بلکہ مسجد ہی وہ انسٹیٹوٹ تھا جہاں آپ مسلمانوں کو  
 شریعت مطہرہ کی تعلیم فرماتے تھے۔ اگر لوگ آپ کو راہ چلتے ملتے کوئی بات دریافت  
 کرتے تو آپ بڑی کشادہ روایتی سے ان کا جواب دیتے۔ اگر عبادت کے موقع پر حج کے  
 موسم میں چلتی سواریوں میں آپ سے مسائل دریافت کرتے آپ ان کو ہر ہر بات  
 کا جواب دیتے۔ آپ اس سے کبھی کبیدہ نہ ہوتے بلکہ ہمیشہ ہنسی آپ کے چہرے  
 پر کھیلتی رہتی۔ کبھی آپ کسی مسائل کا جواب دیتے اور اس جواب کو سنتے والی  
 مسلمانوں کی ایک چھوٹی لٹلی ہوتی۔ جو آپ کے ساتھ ساتھ ہوتی کبھی آپ  
 کے جواب کے وقت بڑے بڑے مجمع مخلفین جم غیر ہوتے۔ کبھی آپ مسجد کے نیز  
 ہی سے لوگوں کو تعلیمات اسلام ارشاد فرماتے احکام کی تفصیل کرتے اسے کھول  
 کھول کریاں کرتے جسے سننے والے غیر حاضر اور نہ سننے والوں کو پہونچاتے، اپنے  
 خاندان کے لوگوں کو بتاتے اپنے رشتہ داروں کو بہنچاتے۔ پیغمبر سے جس نے بھی  
 کوئی بات سنبھالی یا اس کے علم میں آئی تو اس کی یاد ایک مدت مدید انھیں  
 لفظوں انھیں اداوں کے ساتھ اس کے ذہن میں محفوظ رہتی جیسے ابھی کی بات  
 ہو۔ اگر اس میں ذرا بھی شک ہوتا یا اسماعیل کی ناکامی کا شبہ ہوتا تو فوراً ہی آکر شبہ  
 کا ازالہ برآہ راست پیغمبر سے سوال کر کے کر لیا کرتے تاکہ وہم کی گنجائش نہ رہے اور  
 بھیک بات کھلے طور پر معلوم ہو جائے۔

پیغمبر خدا کی مجلسوں میں حاضری کا شوق صحابہ میں شیفتگی کی حد تک تھا۔ بلکہ

یہ کہئے کہ جنون و عشق سے اس کا سرالگا ہوا تھا وہ ہر وقت سنت کو بیٹنے اور اس کی قرآن کے ساتھ مطابقت کرنے اس کو درست سمجھنے میں دل سے نکل رہتے ان کے دلوں میں اخلاص نخاپچائی تھی اور پیغمبر کی سنت کے ساتھ لگن تھی اور یہ کیسے نہ ہوتا ایمان کی مٹھاں وہ پاچکے تھے اسلام کی عظمت ان کے دل میں بیٹھ چکی تھی قرآن میں اعجاز بُری ہدایت عظیٰ ان کی آنکھیں دیکھ چکی تھی ان کے دلوں میں خدا کی محبت اور اس کے رسول کا عشق تھر چکا تھا وہ دین کی راہ میں اس کے اصول کی خفاظت اپنے دین اور اپنی تعلیم کی عظمت و وقار کے لئے خود کو فنا کر چکے تھے۔ ان کی جاں نثاری جود دسخانی کی ہمایی جریدہ عالم میں آج بھی ثابت ہیں آج بھی تاریخ کی پیشانی ان کے کارناموں سے روشن ہے ان کا اندازِ فدا کاری ان کی قربانیاں رہتی دنیا تک یاد گار رہیں گی۔

دلوں میں لہماں کی دولت سینوں میں پائیزہ روح کا خزانہ دماغوں ہیں عقل کی روشنی لئے ہوئے صحابہ رسول کریمؐ سے تعلیمات حاصل کرتے تھے قرآن کی جزئیات سیکھنے ان کے معنی سمجھتے پھر اس کی باریکیوں تک پہنچنے، اسی ساپنے میں خود کو ڈھانلتے۔ پھر جا کر کہیں دوسری آیات کی تعلیم اور آگے کا سبق یعنی اس کی شہادت حضرت عبد الرحمن سلمی کی زبانی سننے ہم حضرت عثمان بن عفان رض عبد اللہ بن مسعود جیسے گرامی نزلت صحابہ سے قرآن پڑھتے تھے انہوں نے اپنے قرآن پڑھنے کی شان یہیان کی کہ ہم پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے دس آیات قرآنی سیکھنے اس سے آگے کا سبق اس وقت نہ یعنی جب تک کہ ان دس آیتوں پر علم و عمل کے جو ابواب بھی ہوتے ان کو اچھی طرح نہ جان یعنی اس طرح ہم نے پیغمبر سے علم

و عمل سبھی چیزیں سیکھ لیں۔

صحابہ اپنی تجارتی مشغولیتوں معاشتی کار و بار میں لگے رہنے کے ساتھ ساتھ نبی کریمؐ کی مجلس میں آتے اور ان کی صحبت اٹھانے کے بڑے ہی شائق نکھلے اپنی ضرورتوں کے پیش نظر ان کا بر وقت حاضر ہونا مشکل تھا انہوں نے آپس میں باری مقرر کر لئے تھی تاکہ آپ کی صحبت کے لطف سے اس کے فیوض و برکات سے ایک لمحہ کے لئے خود میں نہ رہے چنانچہ فاروق اعظم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں میں اور میرا ایک انصاری پڑوسی (تو فرمائی ابادی جو عوامی مدینہ میں تھی) نے آپس میں طے کر رکھا تھا ایک دن تم پیغمبر خدا کی مجلس میں حاضری دو اور ایک دن میں حاضری دو نگا جس دن میں حاضر خدمت رہتا اس دن کی وجہ اور دوسری تعلیماتِ رسولؐ اپنے پڑوسی کو بتا دیتا اور جس دن وہ حاضری دیتا اس کی پوری رپورٹ وہ مجھے سنادیتا اس طرح ہم دلوں تعلیماتِ نبویؐ سے باخبر رہتے۔

پیغمبر خدا کی تعلیمات کا احاطہ صرف مردوں تک محدود نہ تھا بلکہ آپ عورتوں کو بھی دین کی تعلیم دیتے تھے ان کے لئے مجلسوں کا اہتمام فرماتے یہ مجلسیں گاہی ہے گلے ہنہ ہوتی تھیں بلکہ فوجہ ز آنہ ان کے لئے ایک وقت مقرر تھا اس میں وہ حاضر ہوتیں اور آپ سے تعلیمِ اسلام حاصل کرتیں آپ سے سوالات کرتیں ان کا جواب پاتیں۔ اس کی شہادت حضرت عائشہ صدیقہؓ کی زبان سے ہے یعنی گیسی عمدہ ہیں انصار کی عورتیں کہ انہیں دین کے سمجھنے سیکھنے میں حیا مانع نہیں ہوتی۔

ذور دراز کے علاقوں سے لوگ وفد کی صورت میں آتے اور آپ سے احکامِ اسلام سیکھتے اس کی عبادات کے طریقے معلوم کرتے۔ پھر یہ دنود کچھ دلوں کے قیام

کے بعد اپنے علاقوں کو دا بیس جاتے اپنی قوم کو تعلیماتِ اسلام پہنچانے والے ان کو دین کی بات سمجھاتے چنانچہ ابخاریؒ نے مالک ابن حوریرت سے نقل کیا ہے کہ ہم دربارِ رسالتاً میں حاضر ہوئے ہمارے سب ساتھی ہم نوجوان تنخہ ہمارا قیام آپ کی خدمت میں میں دن رہا اس درمیان میں پیغمبر خدا کو اس کا احساس ہوا کہ ہم کو گھر باریاد آ رہا ہے تو آپ نے ہم لوگوں کو بلا کر دریافت کیا کہ بھائی گھر کے لوگوں کو کس حال میں چھوڑ کے آئے تنخہ ان کے کھانے دانے اور پینے کا چلتے وقت کیا نظم تھا ہم نے سچی بات بتا دی۔ آپ زمی کا مجسمہ سراپا رحمت تنخہ آپ نے حکم فرمایا تم لوگ اب واپس جاؤ گھر کے لوگوں کو سکھاؤ ابھیں ان بالوں کا حکم کرو جس کا میں نے تم کو حکم کیا مجھے جس طرح نماز پڑھتے دیجئے ہو اسی طرح نماز ادا کر جب نماز کا وقت آجائے تم میں کا کوئی اذان دیدے تاکہ سب باخبر ہو جائیں پھر تم میں جو بڑا ہوا مامت کرے اور نماز پڑھا دے۔

اس طرح کے دفعہ آتے رہتے اور ایک ایک عرصے تک آپ کی خدمت میں قیام کرتے۔ پھر جو آپ سے سیکھ ہوتے اسے کیسے بھلا دیتے یہ تعلیمات تو ان کے دل میں ایسی نقش ہوتیں کہ زندگی بھر اس کے نقش اسی طرح تزویز تازہ رہتے۔

ان دفعوں مجاز کے علاوہ اور بھی دوسرے بہت سے طریقے تنخہ جن سے صاحابہ سنت کی تعلیمات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے لیتے رہتے مثلاً کوئی بات پیش آئی آپ نے اس دافع کے مطابق احکام بیان فرمائے اور یہ دافع مع حکم کے مسلمانوں میں پھیل گیا بعض ایسی باتیں جو خود صاحبہ کو پیش آئیں جن کو وہ خود پیغمبر خدا سے دریافت کرتے اور آپ ان کا جواب دیتے ان میں سے بعض ایسے دافعات ہوئے جن کا تعلق خود مسائل کی ذات سے ہوتا بعض دوسرے صاحبہ سے

متعلق ہوتا مگر یہ سوالات وہی ہوتے ہیں جو انسان کو روزمرہ کی زندگی میں پیش آسکتے ہیں  
ہمارے سلسلے صحابہ کی سیرت ہے وہ کسی معاملہ کے معلوم کرنے میں کبھی خفکتے ہیں اور  
خفاہ ان کو شرم دامن گیر ہوتی کہ پیغمبر سے دریافت نہ کریں بلکہ وہ اس چشمہ خیر کی  
طرف تیزی سے بڑھتے تک حقیقت حال معلوم کر کے دلوں کا اطمینان بڑھائیں۔

صحابہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنے ذاتی معاملات میں ہر دہ بات  
دریافت کرتے جس کے دریافت کرنے میں دوسروں کو شرم دامن گیر ہوتی،  
اسی طرح اپنے معاملات، عقائد عبادات، اور دوسرے دنیا بھر کے معاملات میں  
پیغمبر خدا سے ہر وقت دریافت کرتے رہتے۔

ہمارا پیغمبر بھی خوب تھا ہر سوال کا جواب دیتا ان کے معاملات سلیمانیہ تا ان  
کے مقدمات اور مسئلول کو سنتا ان کے فیصلے دیتا ان کو سچی راہ بتاتا ان جوابات  
قضایا اور فتاویٰ کے دفتر کے دفتر احادیث کی کتابوں میں موجود ہیں، بلکہ ان کے  
لئے کہ ان مولفات میں حدیث بنویں کے یہی حصے پائے جاتے ہیں، فیہ یات عقل  
سے دور ہے کہ کوئی شخص پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی یات دریافت کرے  
اور اسے بھول جائے یا خود اس کا اپنا کوئی دافعہ اور مسئلہ ہو جو دربار بیویت میں  
پیش ہو کر منقضی ہوا ہو اور اس نے اسے بھلا دیا ہو، کوئی اپنی زندگی کے بادگار  
اور اُراق بھلا سکتا ہے۔ ۶

وہ واقعات آج بھی موجود ہیں جنہیں صحابہ نے خود اپنی آنکھوں سے دیکھا،  
اُن کی نماز اُن کا روزہ اُن کا حج اُن کا سفر ایک ایک کر کے صحابہ کی نگاہ میں رکھا  
انھوں نے ان واقعات کو مِنْ وَعْنُ تابعین تک پہنچایا اور تابعین نے اپنے بعد

آنے والوں کو کتب احادیث میں احادیث کی کثرت ہے اور آپ کی عبادات، معاملات، نسیرت کے واقعات تو امت کو از بر تھے بھر ان کا ذکر کتابوں میں کیوں نہ ہوتا۔

ہم نے اب تک جو کچھ آپ کے سامنے رکھا ہے اس سے مسلمانوں کے سنت رسول کے حاصل کرنے کا موقف معلوم ہو گیا ان میں جو روح کام کر رہی ہے جو داعی قرآن و سنت کے حصول ان کی حفاظت پر اُبھارے ہوئے تھی ان کا ذکر کرنے کے بعد ہم اس بات کے کہتے میں حق بجانب میں کہ سنت رسول عہد صحابہ ہی میں قرآن کے پہلویہ پہلویہ محفوظ تھی سو یہ بات صحیح ہے میکہ صاحبی کا حصہ دوسرے صحابی کے حصے سے مختلف تھا بالغرض کو سنت کے بہت سے حصے از بر محفوظ تھے ان کو احادیث کی بڑی تعداد یاد تھی بعض صحابہ کو بہت کم حصہ ملا تھا بعض صحابہ متوسط درجہ میں تھے بہر حال ان کثیر الحفظ متوسط الحفظ اور قلیل الحفظ صحابہ نے سنت کے ایک ایک لفظ کو محفوظ رکھا تھا اس میں کس کوشش ہو سکتا ہے ان سب نے مل کر سنت کی حفاظت پوری طرح کی پھر اس حفاظت و صیانت کے ساتھ تابعین کو منتقل کیا اکھوں نے بعد کو آنے والے مسلمانوں کو اسی انداز میں دیا جس طرح صحابہ نے پیغمبر خدا سے لیا تھا اور پیغمبر کے اس فرمان تسمیون و یسمع منکم و یسمع لئن یسمع منکم و تم تجھ سے سن رہے ہو تم سے لوگ سینیں گے پھر انھیں سناؤ جو تم سے سنتا جائے گا۔

سنت کی پوری طرح اشاعت عہد نبی صلی اللہ علیہ وسلم میں ہو چکی تھی اس لئے کہ صحابہ کو اشاعت سنت میں نشاطِ الکلی تھا انھیں اس میں بڑا مزاج آتا اگر

وہ پیغمبر کی کوئی بات بہنچا دیتے۔ اُمّہات المؤمنین کے احسانات اور ان کے آثار کو تعلیماتِ اسلام کی اشاعت میں لوٹھلا بایا ہی نہیں جا سکتا خصوصیت سے غور توں ہیں تعلیمِ اسلام کو پھیلاتے کا سہرا تو انھیں کے سر ہے۔ آپ کے جانب سے بھیجے ہوئے نمائندوں نے فضول میں حکومت چلانے والے گورنرزوں اور حکومتوں کی طرف سے بھیجے ہوئے سفروں نے بھی اشاعتِ سنت میں بڑھ کر حصہ لیا۔ پھر فتحِ مکہ نے تو تعلیماتِ اسلام اور اشاعرِ سنت میں تو وہ رول ادا کر دیا کہ مخالفین کی آنکھیں آج تک کھلی کی رہ گئیں اور پیغمبر کا آخری حج تو اشاعتِ اسلام اور تبلیغِ سنت میں سنگ میل ثابت ہوا اس ایک حج بنے اسی طرح اشاعتِ دین کا کام ہوا۔ جس طرح فتحِ مکہ اور حجۃ الوداع کے بعد جو ق در جو ق آنے والے دنوں سے ہوا یہیں وہ ذرائع اور عوامل جن کے ذریعہ سنت کی اشاعت مسلمانوں میں ہوئی اور اس وقت تک جو حصے اسلام کے زیر نگین آچکے تھے ان میں بھی انھیں ذرائع سے سنت کی روشنی مہنچی ہمارے پیغمبر نے رفیقِ اعلیٰ کی طرف اس وقت تک پسبرا نہیں لیا جب تک کہ جزیرۃ العرب کے چیپے چیبے میں اسلام کی تعلیمات نہیں پہنچیں، عربی دنیا کے ہر گھر میں اسلام کے زمرے سے آشنا نہیں ہوا، اہل عرب کے سینیلی قشم ز آن و سنت کی روشنی سے جگنگا نہ اٹھے، خدا کا اعلان ثابت ہو چکا الیومِ الْمَلْكَ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ مُنْتَهٰى الرُّصْبَيْتِ لَكُمُ الْأَسْلَامُ دِينُكُمْ۔

آپ کی وفات کے بعد صحابہ و تابعین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت  
کے نسک کا اور ان کی یہودی کا حق ادا کیا اس لئے کہ وہ اس وصیت سے باخبر  
نہ خواجہ پیر نے سفر آخرت سے پہلے مسلمانوں کے سامنے کی تھی ترکُتْ فیکم امُؤمنِ لَهُ

تَضَلُّلًا تَسْكُنْتُمْ بِهَا كِتَابُ اللَّهِ وَسُنْنَتُ اَهْنَوْلَ نَزَّ اَهَادِيَّتُ کی روایت میں پوری احتیاط سے کام لیا آثار رسول کی پوری طرح کھوج لگائی اگر کوئی سنت ان کو مل گئی تو پھر اس کے خلاف کرنے کا نصوح بھی نہیں آیا۔ اهنول نے ان تعلیمات سے سرموذجات نہیں کیا جن پر پمیر خدا نے ان کو چھوڑا انتہا ہر دہ تدبیر احتیار کی جس سے سنت مُطہرہ خطہ اور تحریف سے محفوظ رہ سکے چنانچہ اهنول نے اس بات میں میانہ روی سے کام لیا۔ حضرت عمرؓ نے اس سلسلہ میں جو سخنی بر قی اس کا منشار بھی یہی تھا کہ سنت کو خطے سے محفوظ رکھا جائے یہی وجہ ہے کہ ہم عہد صحابہ میں بہت سے ایسے صحابہ کو پلتے ہیں کہ اهنول نے اسکے باوجود احادیث کا ایک طرا ذخیرہ اپنے ساختہ رکھا تاکہ ہمیشہ احتیاط سے کام لیں ان میں بعض صحابہ تو ایسے کھٹے کہ جس وقت زبان سے قال رسول اللہ نکالتے تھے تو انہی آنکھیں آنسو میں ڈوب جاتیں ہی اور بہت سے صحابہ کمال احتیاط سے حدیث بیان کر کے کما قال کہدیا کرتے ہی چنانچہ عبد الرحمن بن ابی لیلی افریقی نے اسی حدیث کی خواہش ہوتی کہ دوسرے صحابی سے ملاقات کی جب بھی وہ حدیث بیان کرتے تو ان کی خواہش ہوتی کہ دوسرے صحابی سے بھی پوچھ لو اور اس کو صحیح اسی انداز میں بیان کرو جس انداز میں میں نے تہیارے سامنے رکھا ہے کوئی فتوی کسی سے لیتا تو وہ دوسرے کی بات سے ضرور رجوع کرائیا اور یہ کہتا کہ ان سے دریافت کر دو وہ زیادہ عالم ہیں حتی کہ پھر پہلے ہی صحابی کے پاس معاملہ واپس آتا۔

صحابہ کا روایت حدیث میں اتنا احتیاط و تشدید تھا کہ بعض صحابہ نے اس خطرے سے کہہ ہیں کوئی تحریف کسی قسم کی زیادتی، کسی قسم کی کوتاہی نہ ہو جائے

احادیث کا بیان کرنا ہی چھوڑ دیا اس نے کہ کثرت احادیث کی روایت میں بعضوں کو پہنچانے کے لئے کوئی گڑ بڑنے ہو جائے کہیں ہم سے کوئی جھوٹ نہ لگ جائے جب کہ پیغمبر نے آپ کی حدیث کسی جھوٹ بات کے بیان کرنے اس کی نسبت کرنے سے روک دیا یا ایسی روایتیں جن کے بارے میں یقین ہو جائے کہ یہ غلط اور جھوٹ ہیں ان کی روایت سے بھی پیغمبر خدا نے سختی سے روک دیا چنانچہ فرماتے ہیں مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُتَعِّدًا أَقْبَلَتْ عَنْهُ قَعْدَةٌ مِنَ النَّارِ دوسری روایت میں ہے مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ فَلَيَتَبُوأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ، مَنْ رَوَىٰ عَنِّي حَدِيثًا وَهُوَ يُرِكِي أَنَّهُ كَذَبَ فَهُوَ أَحَدُ مَنْ دَكَلَ زِبْدَيْنَ۔

صحابہ نے اپنی زندگی کے کسی بھی لمحے میں جھوٹ بولنے سے گرفتار تھے پھر پیغمبر کی طرف جھوٹ کی نسبت کرنا یہ کیسے ممکن تھا۔ اس کا اندازہ حضرت علیؓ کے اس اثر سے ہوگا جس میں وہ بیان فرماتے ہیں کہ میں جب حدیث کی نسبت رسول کی طرف کرتا ہوں تو آپ کی طرف غلط بالتوں کی نسبت کرنے سے بہتر یہ سمجھتا ہوں کہ آسمان سے زمین پر پیٹک دیا جاؤں کہیزے پڑچھے اٹھائیں۔

روایتِ حدیث کے بارے میں تو صحابی کا یہی انداز تھا تاکہ قرآن و سنت کی مکمل حفاظت کافر لیفہ انعام دیا جائے سکے اور یہ بات بھی پیش نظر تھی کہ کہیں قرآن کو چھوڑ کر لوگ صرف اشتاعت سنت ہی میں نہ لگ جائیں جب کہ دستورِ امت قرآن ہی ہے اس نے اکھوں نے سب سے پہلے قرآن کو عمدہ طور سے محفوظ کرنے کی سعی کی پھر اس کے بعد احادیث کے اس حصہ کی حفاظت کی طرف متوجہ ہوئے جو عہد نبوی میں بوری طرح مددون نہ تھی۔ ان احادیث کی حفاظت اور تدوین میں اکھوں نے علمی تحقیق کا ٹھوس انداز اختیار کیا اور روایات کی

کثرت غلطی کے پیش نظر زیادہ نہ ہونے دی اس انداز میں سب سے زیادہ منتشد ہے  
فاروق اعظم کا انداز تھا ہاں جن صحابہ کی احتیاط تقویٰ پر سائی حفظ کی قوت  
کا علم تھا انھیں روایتِ حدیث کی اجازت نہیں۔

اس سے کوئی بہ نہ سمجھ لے کہ صحابہ کو روایتِ حدیث سے روک دیا گیا تھا اس  
کی تسلیم پر پابندی نہیں بلکہ اس کا مقصد صرف روایت بلا ضرورت کی کثرت پر  
پابندی لکھنا تھا یعنی اگر آثار کی ضرورت ہو تو آثار کیا جائے اور ضرورت نہ ہو  
تو آثار نہ کیا جائے کہ اس سے سنت کا وزن کم ہونے کا اندیشہ ہے تمام صحابہ اور  
تابعینِ حدیث کے بارے میں ہٹوس طریق جستجو رکھتے تھے احادیث کے قبول  
کرنے اسے لوگوں نکل پہنچانے میں پوری احتیاط سوچ و چار سے کام لیتے جب  
تک انھیں اس بات کا یہ لفظ نہ ہو جاتا کہ پہیات پیغمبر کی کہی ہوئی ہے اس وقت تک  
اس کی روایت ہرگز نہ کرتے تھے حدیث کے عقین کی جتنی صورتیں ممکن تھیں عمل  
میں لائے اسلئے وہی راستہ اختیار کرتے سنت نبوی میں جو جھوٹ اور ملاوٹ سے  
پاک ہوئے تاکہ مفاسد کے دروازے بند رہیں اور سنت کے اشاعت و  
تردیج میں کوئی گڑ بڑ پیدا نہ ہو سکے۔ اس احتیاط کی ہزاروں مثالیں کتاب  
میں موجود ہیں ایک صحابی دوسرے صحابی سے ایک نابعی دوسرے معاصر  
تابعی سے بوری طرح استفسار کرتا اس کے لئے سفر کی صعوبت برداشت کرتا،  
عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ مجھ سے ایک حدیث ایک شخص نے روایت کی  
ہیں اس کے لھر آیا اور اس کے دروازے پر چادر پھیلا کر بیٹھ گیا، ہٹو اکا زور  
تھا اگر دوغبار سے میرا چہرہ لٹ جاتا وہ شخص لھر ہیں سے نکلا اور میرا بے حال

دیکھ کر بولا کہ ابن عم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ نے کیسے زحمت فرمائی آپ مجھے بلا لیتے میں حاضر ہو جاتا تھا میں نے جواب دیا مجھے تم سے حدیث و زیارت کرنی تھی اس کی شان یہی ہے کہ میں خود حاضر ہوتا اس لئے حاضر ہوا ہوں۔

ایک صحابی دوسرے صحابی سے غلم حدیث و سنت حاصل کرتا یہ سلسلہ دار درستِ حدیث ان میں ہی جاری نہ تھا بلکہ حفاظتِ حدیث میں اور طلبِ حدیث میں ایک دوسرے پر سبقت لے جانے کی کوشش کرتے اور تابعین کو اہل علم کے ساتھ مجاالت پر ابھارتے ان سے علوم اور حدیث کے حاصل کرنے کی ترغیب دینتے اور کوئی ذریعہ حصولِ علم ان کی نگاہ سے ادھیجن نہ ہونے پاتا جو ہنسی کسی حدیث کا پتہ چلتا اس سے نفع حاصل کرتے اور دوسروں کو نفع پہنچاتے چنانچہ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ علوم کی سمجھ پہلے حاصل کرو پھر سیادت کے مقام پر فائز ہو۔ دوسری وجہ فرمایا کہ فزان الف ق و سنت کو اسی طرح سیکھو جیسے تم نے قرآن سیکھا ہے۔

رضا

حق کے پھیلانے سنت کی تبلیغ کرنے میں حضرت ابوذر ایک منالی شخصیت تھے بنخاری نے روایت کیا ہے کہ حضرت ابوذر نے اپنی گردان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا کہ تم میری گردان پر تلوار رکھ دو اور مجھے یہ خیال ہو کہ میں اس تلوار کے گردان میں پیوں ست ہونے اور جان نکلنے سے پہلے کوئی کلمہ جو ہیں بنی کربلا مصلی اللہ علیہ وسلم سے سن لے ہے لوگوں کو پہنچا اسکوں گا تو پہنچا کے رہوں گا۔ کچھ حضرت ابوذر ہی اس میدان میں تنہا نہیں ہیں ایسے ہزاروں صحابی میں جوان کی طرح سنت کی حفاظت اور اس کی اشاعت میں پیش پیش تھے۔

حضرت علیؑ فرماتے ہیں ابک دوسرے کے پابس حدیث بنی کے لئے جانتے رہو اور انھیں آپس میں تحریر کرتے رہو اگر تم نے یہ طریقہ اختیار نہ کیا تو ان آثار کے مت جانے کا خطرہ ہے۔

حضرت عمر بن العاصؓ قریش کے ایک علمی حلقہ میں تشریف لے گئے تھے ان کم سنوں کو شرکت کی اجازت نہ تھی آپ نے فرمایا کہ ان رٹکوں کو کیوں دھکا دے رکھا ہے یہ طریقہ پسندیدہ نہیں ہے اسے مت اختیار کرو ان کو بھی اپنی مجلس میں آنے والے انھیں بھی حدیث سنا وہ انھیں سمجھا و آج وہ قوم کے چھوٹے وکس میں مگر کل ان کے قوم کے بسرا درستہ ہونے کا بقین ہے تم بھی تو صغارِ قوم ہی تھے اب کبارِ قوم ہوئے ہو۔

صحابہ کے دور میں علمی ترقیاں تیزی پر تھیں ہر طرف علم کا چرچا نکھا ہر مسجد میں علمی حلقہ قائم تھے یہ علمی حلقہ صرف مدینہ و مکہ تک محدود نہ تھے بلکہ منالک اسلامیہ کے ہر ہر گوشہ میں پھیلے ہوئے تھے۔ جامع مسجد دمشق کے علمی حلقہ میں جو حضرت ابو رُوْثانؓ صاحبی رسول کے زیر اثر تھا سارے ٹھیکانے لاکھ طالبین حدیث پر مشتمل ہوتا۔ الش بن سیرین فرماتے کہ میں کوونہ میں اتفاق ہے پہلے حاضر ہوا تو دہاں چار ہزار اشخاص کو حدیث پڑھتے دیکھا بعض روایات میں اس سے بھی زیادہ ہے اور جو لوگ نہم حدیث میں تخصص کر رہے تھے ان کی تعداد چار سو تھی۔

یہ علمی حلقہ جمیع ہلکہ فسطاس بصرہ کوونہ نہیں ہر ہی جگہ منعقد ہوئے مکہ و مدینہ کے علمی حلقوں کا کیا کہنا مدینہ کے علمی حلقے تو تمداز باغات کی طرح

نئے جس کا جی چاہے جہاں جو چیز علم کی ہوتی لے لیتے۔

ان تعلیمی مجلسوں کے اصول تربیت کی ٹھوس اور گہری بنیادوں پر کھڑے نئے آج کی تہذیبِ جدید کے اصول تربیت نے اس کی گرد کو بھی نہیں پہنچ سکتے ابھی اس طریق تعلیم اور خلقہ علمی کو کچھ ہی دن گزرے تھے کہ دوسری صدی میں وہ دور علم آیا جسے دور حدیث کہنا مناسب ہے۔

تابعین اور تبع تابعین کے دور میں تو اسلامی سلطنت کے بڑے شہروں میں علمی روحان اور بھی جوان ہو گئے اس لئے کہ صحابہ حوق در جوق ان بلادِ اسلامیہ میں پھیل چکے تھے۔ ابھی کچھ ہی دن گئے ہوں گے کہ تابعین نے بھی صحابہ کی روایت کی جہاں میں میں انھیں کا اندازِ سنت اختیار کیا، تابعین صحابے سے اندازِ حصول علم تدقیق در بن پر چل کر اور بھی نمایاں اور محتاط نظر آئے۔ اور کیوں نہ ہوتا تابعین کو فضیلت کی سند صحابہ جو تلامذہ رسول نئے ان کے مدرسوں سے ملی تھی۔ انھوں نے بھی حدیث کے قبول کرنے میں اور اس کی روایت دوسروں تک کرنے میں پوری تحقیق سے کام لیا اس لئے کہ ان کے کان میں صحابہ اور کبار تابعین کی یہ وصیت گونج رہی تھی کہ سنت کا علم دین ہے اس لئے اس کا لحاظ رکھو کہ دین تم تک سے حاصل کر رہے ہو۔ یہ وہ اسباب تھے کہ یہ لوگ رسول نے اور چاندی کی حفاظت سے زیادہ اہم حدیث کی حفاظت کو سمجھتے تھے سلامان بن موسیٰ حضرت طاؤس سے فرماتے تھے کہ فلاں نے تجھے سے حدیث بیان کی لیوں اور لیوں تو اس سے کہد و کہ اگر اس کو شریعت کا پاس ہے تو اس کی روایت لے لو۔ ابن عون سے منقول ہے کہ علم حدیث اسی رادی سے حاصل

کرو جس کے پاس اس علم کے حاصل کرنے کی سند موجود ہو۔

یزید بن الی جبیب محدث مالک مھر کو کہتے ہوئے سن لے ہے کہ جب تم کسی حدیث کو سن تو تمگم شدہ اونٹ کے لئے جیسے منادی کرتے ہو اسی طرح اس حدیث کے لئے اعلانیہ جاری کرو اگر اس پر لوگوں کی شہادت ہو جائے کہ یہ حدیث ہے تو اسے حدیث جان کر لے لودرنہ اسے نزک کر دو۔

اسلام کے دور ترقی میں یہ پیشہ حدیث انھیں لوگوں سے لی جاتی تھی جو عادل اور ثقہ ہوتے تھے۔ جن کو اس علم سے لگاؤ نہ ہوتا اس سے اس کو ہرگز قبول نہ کرتے۔ اسی طرح ابیسون سے بھی روایت نقل کرنے میں گریز کرتے تھے جس کے بارے میں یہ معلوم ہوتا تھا کہ وہ سنت کی نسبت سے پوری طرح واقع نہیں ہے۔ امام مالک فرماتے ہیں ان چار قسم کے لوگوں کو جھپوڑ کر باقی لوگوں سے علم لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

(۱) جو آدمی خواہش نفسانی کا پابند ہو اور لوگوں کو اپنی خواہشات کا پابند بنانا چاہتا ہو۔

(۲) اس بد اخلاق سے جس کی بد اخلاقی زبان زد عوام ہو اگرچہ بظاہر وہ تنہ چیختا ہو۔

(۳) ایسے شخص سے روایت تکی جائے جو لوگوں کی بات میں جھوٹ بلاتا ہو اگرچہ حدیث رسول کے سلسلہ میں اس قسم کے ثبوت سے اس کو سابقہ نہ پڑا ہو۔

(۴) نہ ایسے متقدی پر ہیزگار صاحب فضل سے جسے روایت کے بارے میں پوری

معرفت نہ ہو۔ امام شافعی نے فرمایا کہ ابن سیرین ابراہیم شخصی طادُس ان کے علاوہ بہت سے محدثین اور تابعین اس بات پر اٹل ہیں کہ حدیث بجز ثقہ عالم کے جو حدیث کے بارے میں پوری معلومات رکھتا ہوا اور اسے خود بھی محفوظ ہو باقی کسی دوسرے سے علم نہ لیا جائے۔ اور میں نے تو آج تک کسی محدث کو اس بات کی مخالفت کرتے ہوئے نہیں پایا۔ اس نے محدثین نے اس پر پوری توجہ کی رہا یوں کی پوری پوری تصویر سامنے ہوئی چاہئے ان کے مولڈ بود و باش کی جگہوں کا مکمل علم ہونا چاہئے انہوں نے کن کن اساتذہ سے ملاقات کی کن کن سے سنایہ ساری یا تین روایت حدیث کرتے وقت آئینہ کی طرح سامنے ہوئی چاہئیں۔ چنانچہ محدثین نے پوری طرح روایۃ حدیث کی حکومج لکھائی ان کے مجرد حروف ہونے ان کی تعمیل کو خوب خوب واضح کیا۔ سخا دی نے خوب کہا ہے کہ جو لوگ رجال پر بحث کرتے ہیں وہ بدایت کے تارے ہیں تاریکیوں میں روشنی ہیں اس روشنی سے اچھی چیزوں کو لے کر خراب چیزوں کے پھینکنے میں مدد ملتی ہے۔ ان کی تعداد صحابہ کے دو میں لا تعداد ہے۔ چنانچہ این عدد کی اپنے زمانہ تک کے لوگوں کا ذکر اپنی کتاب کامل کے مقدمہ میں وضاحت سے کیا ہے۔ چنانچہ انہیں سب سے زیادہ با فیض عمر رضا علیہ السلام ابی عباس عبد اللہ بن سلام، عبادہ بن صامت، حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہم ہیں، تو تابعین میں شعبی ابن سیرین، سعید بن منیب، این جبیر ہیں۔ لیکن ان کی تعداد نسبتاً کم ہے اس نے کہ پس رو ضعیف سختے اس نے کہ صحابہ عادل سختے اور ان کے بعد صحابہ کے متبعین کا اکثر حصہ ثقافت کا ہے اور ان صدیوں میں جس میں صحابہ اور کبار تابعین کا دھیرے دھیرے خاتمه

ہو گیا ضعفار کی تعداد غالی خال تھی جیسے حارت اعور و مخت اکنڈا ب شمار ہوتے ہیں  
 محدثین رواۃ کے حالات بیان کرنے ان پر تنقید کرنے ان کی عدالت کو ظاہر  
 کرنے میں بڑی ب نفسی سے کام لیتے تھے اس میں ان کو کوئی خوت کسی کا دباؤ  
 کسی قسم کے تعلق کا ادنی لحاظ نہ ہوتا حتیٰ کہ اپنے باپ بھائی بیٹے کی بھی اس میں  
 رعایت نہ کرنے چاہیج زید بن ابی ابیس سے ان کے بھائی کے بارے میں دریافت  
 کیا تو انہوں نے صاف کہدا کہ ان سے کوئی حدیث نہ لی جائے۔ علی بن مندیبی  
 سے لوگوں نے ان کے باپ کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ ان  
 کے بارے میں دوسروں سے دریافت کر دپھر لوگوں نے ان سے دوبارہ دریافت  
 کیا تو گردن جھکانے کے بعد سراو پر اٹھا کر بولے سچی بات ہے کہ وہ ضعیف  
 الحدیث ہیں۔

یہ محدثین خود تو پابند تھے ہی اپنے تلامذہ اور معاصرین کو بھی اس کی ہدایت  
 کرتے کہ راویوں کے حالات معلوم کرتے رہو اور لوگوں کو بھی اس سے باخبر کرتے  
 رہو۔ عبد الرحمن ابن مہدی کے فرمایا کہ میں نے شعبہ عبد اللہ بن مبارک، ثوری،  
 مالک بن انس سے ایک شخص کے بارے میں جو مشتمل بالذب تھا دریافت کیا تو  
 فرمایا کہ ابیوں کو خوب اچھا لو کر دین کی حفاظت اسی میں ہے۔ بنی بن سعید فرماتے  
 ہیں کہ میں نے سفیان ثوری شعبہ، ابن عنبر سے ایک شخص کے بارے میں دریافت  
 کیا جو حدیث میں مانا ہوا نہیں ہے لوگ اگر مجھ سے اس کے بارے میں دریافت  
 کریں تو مجھے کیا کرنا چاہیے تو آپ نے فرمایا صاف بتلاد و معتبر نہیں ہے۔  
 جن لوگوں نے تقد کو اپنایا انہوں نے کسی پر کوئی حکم لگانے سے پہلے

خوب خوب تحقیق کی محدثین کے بارے میں انہوں نے مالہ و ماعلیہ کی مکمل معلومات کی۔ چنانچہ شبی اپنے بارے میں نقادوں کا ذکر کرتے ہیں کہ اگر میں نے ہزاروں بار صحیح بات کہی ہے اور ایک بار بھی مجھ سے غلطی ہو گئی ہے تو اس ایک بار کی غلطی سے بھی نقادین رجال حدیث نے اغماض نہیں برداشت لے سے واضح کر دیا۔ کنلاں جگہ ان سے غلطی ہوئی ہے۔

وہ ظاہری ٹیپ ٹاپ سے دھوکہ نہ کھاتے اُن کی نظر اخلاص نے العمل پر رہی۔ اور یہی کوشش رہی کہ حق تک پہنچ جائیں کہ دل اور ضمیر کی راحت کا سامان ہو جائے اس لئکان کا جذبہ شریعت کی خدمت ہونا اور اس میں کسی ملاوٹ کو پسند نہ کرتے اور یہ چاہئے تھے کہ کھوٹ اور صفا حق و باطل کو الگ الگ کر دھکایں، چنانچہ یحیی بن معین فرماتے ہیں کہ میاں ہمارا عالیٰ کیا پوچھتے ہو ہم نزان لوگوں کی بھی جانچ کر رہے ہیں جنہوں نے غالباً دو سال پہلے جنت میں اپنا ڈیرا بنالیا ہے انہوں نے اس کا مطلب یہ بیان کیا کہ یہ لوگ صالحین میں سے ہیں مگر حدیث و سنت کے علم کے اہل نہ تھے۔

اسی طرح علم حدیث کے بڑے بڑے ماہرین ابتدائے اسلام سے تدوین و تصنیف کے دور تک راوی کے حالات ان میں مقبول راوی اور مردود الرؤایۃ راوی سبھی کا ذکر و مناحت سے کرتے رہے بڑی بڑی کتابیں راویوں کے حالات پر لکھی گئیں، ان کے اوپر نقد کئی کئی جلدیوں میں لکھ کر، اب کذا بین اور ضعفار کو عادل ثقفات رواہ میں گڑ بڑ کرنا آسان نہیں رہا۔ ایسے مصنفات و معاجم بھی نظر آتے ہیں جن میں صنفاء، منتروں کیں حدیث کا نام

مفصل حروف تہجی کے ساتھ مذکور ہیں اس زمانے کے اچھے برے کی تمیز کرنا اب  
 محدثین کے لئے آسان ہو چکا ہے۔ ناقدین نے اپنی بہرائے دقیق قواعد اور  
 باریک اصول کو سامنے رکھتے ہوئے بنائی ہے پورا انسانی تمدن اس نمونہ نقد و  
 تنظیب کو پیش نہ کر سکا یہ صرف مسلمانوں کا حصہ ایکیں کاطرہ امتیاز ہے مسلمان  
 اس پر جتنا بھی انتراہیں کم ہے پر وہ اعجاز ہے جو امت اسلامیہ کو بلند اور  
 مفتخر سے مفتخر کر رہا ہے اس پر دنیا کے بڑے بڑے فضلاں اور کمی شہادت  
 موجود ہے۔ چنانچہ مشہور مورخ المانی نے اپنی *قصیر کتاب الاصائر*<sup>۱</sup>  
 لابن حجر مطبوعہ کلکتہ ۱۸۵۳ء میں ذکر کیا لابن تک دنیا کی اعمم سابقہ  
 میں نہ موجودہ دور کی کسی امت میں اسامی الرجال کا وہ عظیم علم لنظر نہیں آتا جو  
 مسلمانوں کے یہاں مرقوم ہے اتنی بڑی خدمت نہ کسی قوم نے پہلے کی نہ اب  
 کہ پارچ لاکھ انسانوں کے حالات ان کے زندگی کا ہر گوشہ اس میں کھول کے  
 رکھ دیا ہے۔

پہ مصنفات رجال دوسری صدی ہجری کے آخر سے لے کر تیسرا صدی  
 ہجری کے اوائل تک مرتب ہو چکے تھے۔

ان کا وشوں کے بعد جو علمائے حدیث کی روایت کا اہتمام ان کی اسناد  
 کے ساتھ کیا ان مقدموں کے اثبات حدیث کی صحت کے لئے صحابہ کی اور  
 کبار تابعین کی خدمت میں دشوار گذار راستوں اور مشکل حالات میں سفر کئے  
 اکھنوں نے طرق احادیث کو جمع کیا اس کے فتوؤں کو اکٹھا کیا ان کو راویوں  
 کے زیادت کا بھی پوری طرح علم نہما احادیث کی قسمیں متبعین نہیں جس سے مقبول

اور مردود احادیث کا اندازہ لگ سکے قوی اور ضعیف معلوم ہو سکے۔

احادیث کے بہرے بڑے ذخائر ہم کو یوں نہیں مل گئے ہیں ہمارے اسٹا کی بے پناہ کوششوں کا شرہ ہے جن کی زندگی کا مقصد ہی سنت کی خدمت کرنا اور اس کی اشاعت میں تن من دھن کی بازاں لگادینا تھا۔

خدانے بھی اپنی شریعت کی حفاظت دین کی صیانت کے لئے عجیب محیب سامان و اسباب فراہم فرمائے اس نے سنت کی حفاظت کرنے کیلئے پناہ حافظہ رکھنے والے غیر معمولی بیدار مخزن حفاظ حدیث تیار کر دیئے جنہوں نے احادیث نبوی کو نقل کیا اور امت کے لئے شریعت محمدی دین خداوندی کی حفاظت کا فرضیہ انجام دیا۔ حفاظت حدیث اور سنت کے جتن کا یہ انداز دور صواب سے لیکر اس کے مختلف ادوار زمانہ میں حتیٰ کہ دور تابعین میں بھی اس کے انقان و حفاظت کا درہ ای انداز رہا حضرت عبد اللہ بن عمر کی وہ یادداشت صحیفہ صادقة تو عہد نبوی ہی بیس مرتب ہو کر شائع وذائع تھی اور حضرت صابر بن عبد اللہ الصاری کی یادداشت جس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا روز نامچہ کہتے ہیں اس کے بعض اجزاء خود عہد بنی صلی اللہ علیہ وسلم میں اور اکثر حصہ دو صحاہب کی یادگار ہے جو ہجرت سے سولہ سال پہلے سے لے کر ہجرت کے ۸ سال بعد تک کے اکثر حالات د احادیث پر مشتمل ہے مرتب ہو چکا تھا اسی طرح صحیفہ صحیحہ کے نام سے حضرت ابوہریرہؓ نے ہمام بن منبہ وغیرہ کو احادیث نبوی کا املأ کرایا تھا اور حضرت عروہ بن زبیر کے پاس تو ان صحیفوں میں سے اکثر تھے اور دوسرے صحائف بھی جو اس کے بعد مرتب ہوئے تھے موجود تھے۔ اس کے علاوہ حدیث کاملکتوں ذخیرہ خالد

بن معدان کلابی کے پاس نھا ابو قلابہ نے پاس بھی احادیث کی خاصی تعداد مکتوب کی صورت میں موجود تھی اسی طرح حسن بصری نے بھی حدیثوں کا ایک مجموعہ اپنے پاس محفوظ کر لکھا تھا احادیث کے مجموعوں کی کثرت تھی چنانچہ گرامی قدر جلیل المزالت حضرت عبد اللہ بن عبیاس صحابی کے پاس تو یہ مجموعہ اتنا بڑا تھا کہ اس کا پلندہ اونٹ پر بار کیا جاتا تھا۔ ولید بن یزید رومی کی موت کے بعد حضرت زہری کی کتابیں ولید کے شاہی مخطوطات کے خزانے سے چھروں پر لاد کر منتقل کیا گیا اور تددین حديث کا کام دوسری صدی ہجری کے ابتدائی دور میں علماء حديث میں عام ہو چکا تھا۔ کسی عالم حديث کی کوئی تصنیف رسی تھی لہٰ اس نے کچھ ابواب حديث جمع نہ کئے ہوں اس دور میں شاید ہی کوئی عالم حديث ایسا رہا ہو۔ بلکہ سب کا کوئی نہ کوئی مجموعہ کوئی نہ کوئی تصنیف موجود تھی۔

عمر بن عبد العزیز کے زمانے میں تو خود سلطنت اسلامی نے باقاعدہ اس کی بنیاد ای اخنوں نے تدوین حديث کے لئے باقاعدہ فرمان جاری کیا اس فرمان کی کاپی تمام ممالک اسلامیہ کو روانہ کی گئی جس میں علماء کو حکم دیا گیا کہ وہ احادیث کے جمع کرنے اور اس کو باقاعدہ مدقون کرنے کا کام انجام دیں اور جو اہل ن مدینۃ کہداشت فرمائی تھی اس کی عبارت ملاحظہ فرمائیے چہ حدیث رسول ﷺ کو تلاش کر کے سیکھتے جائیے کہ مجھے حدیث کے علماء کے فوت ہونے اور علم حدیث کے ناپید ہونے کا خطرہ لاحق ہے ؟ آپ نے گورنمنٹ ابوبکر بن محمد بن عمر بن حزم کو ۱۱۷ ہجری میں تحریر فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذہ احادیث جو تم کو معلوم ہوں مجھے لکھ کر پہجو اور حدیث عمرۃ میں ہے کہ مجھے علم حدیث کے ناپید ہونے اور

علمائے حدیث کے فوت ہونے کا اندیشہ ہے۔

حضرت ابن شہاب زہری وغیرہ کو بھی ۱۲۳ھ میں یہ فرمان روانہ کیا گیا کہ وہ حدیث جامع اور سنن بنسی کو جمع کریں چنانچہ ان محدثین نے اس فریضہ کو انجام دیا اور ابن شہاب زہری آسمانِ علم کے دفلبان ستارے ہیں جنہوں نے حدیث کے جمع کرنے کا کوئی سکھنے میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا چنانچہ فرماتے ہیں کہ ہمیں عمر بن عبد العزیز نے سن کے جمع کرنے کا حکم دیا ہم نے اس کو جمع کر کے ایک بڑا دفتر جس کی بہت سی کاپیاں کی گئیں اور ان تمام ممالک کو اس دفتر حدیث کی ایک لیکن قفل روانہ کی گئی جو خلافتِ اسلامیہ کے زیر نیجیں تھے۔

ان مباحثتِ تدوین کی ترتیب میں یہ بات بھی سامنے آئی عبد العزیز بن معدن اور گرامی حضرت عمر بن عبد العزیز نے مصر کی گورنری کے زمانے میں کثیر بن مر جفری تابعی جلیل القدر جنہوں نے ستر شتر کا مر بدر صحابہ سے ملاقات کی تھی اور وہ حص کے مشہور حدیث بھی تھی ایک فرمان کے ذریعہ ان کو حدیث کے جمع کرنے کے لئے متوجہ کیا کہ صحابہ کرام میں حضرت ابو ہریرہؓ جو مصر میں خود موجود تھا انکی حدیثوں کو چھوڑ کر باقی تمام ان صحابہ کی حدیثوں کو جو آپ نے ان سے سنی یا معلوم کی مجھے لکھ کر پہیجیں اور یہ بات کسی طرح قرین عقل نہیں ہے کہ انہوں نے گورنر کے حکم کو ظال دیا ہوگا۔ اس طرح ان کے پاس صحابہ کی احادیث اور حضرت ابو ہریرہؓ کی احادیث جو خود دہیں تھے کا مجموع ان کے پاس موجود ہوگا۔ اور غالباً عمر بن عبد العزیز نے احادیث کے جمع کرنے اور ممالکِ مخصوصہ اسلامیہ کے علماء سے حدیث کی کتابت کرنے اور علمائے حدیث سے حدیث سیکھنے کا جو فرمان اپنی خلافت کے

دور میں جاری کیا تھا اس میں والد بزرگوار کے منصوبہ کو ترقی دینا اس کا مزید استحکام متصور تھا۔ علمی دلچسپیاں اب ایک امواج سمندر کی طرح تھیں کتابتِ حدیث کی شان اس طرح بڑھنی تھی کہ پوری دنیا پر بہ کتابیں جھائی ہوئی تھیں آفریں ہے دوسری ہجری کے نصف اول کے علماء کو جھوٹوں نے اشتفک کو شنش کر کے کتب احادیث کو پوری دنیا میں پھیلادیں۔ مصنفات حدیث مختلف منطقہ اسلامی میں تھوڑے ہی دلزوں میں عام ہو گئے۔

نحوہ میں پہلی تصنیف حدیث عبد الملک بن عبد العزیز بن جرجج بصری نے مکہ معظمه سے شائع کی اور مدینہ منورہ میں سب سے پہلے حضرت مالک بن انس نے حدیث کی کتاب لکھی۔ ۹۳-۹۷ھ پھر محمد بن اسحاق نے (۱۵۱) پھر محمد بن عبد الرحمن بن ابی ذیب نے ۸۰-۱۵۸ھ موطا اکبر کے نام سے موطا امام مالک کے طرز پر تصنیف کی۔

بصرہ میں سب سے پہلے ربع بن صیع نے ۱۹۶ھ سعید بن عربوہ نے ۱۵۵ھ حاد بن سلمہ نے ۱۶۷ھ حضرت سفیان الثوری نے ۱۴۵ھ میں کوڈہ میں تصنیف کی، معمر بن راشد نے یمن میں ۹۵-۱۵۳ھ امام عبد الرحمن عمرو او زاعی نے شام میں ۸۸-۱۵۵ھ عبد اللہ بن مبارک نے ۱۱۸-۱۸۱ھ میں خراسان میں حدیث کی کتاب کے مختلف مصنفات لکھے۔ ہشیم بن بشیر نے ۱۰۰-۱۰۸ھ واسط میں اور جریر بن عبد الحمید نے ۱۱۰-۱۸۸ھ میں اُسی میں عبد اللہ بن وہب نے ۱۲۵-۱۹۷ھ میں مھر میں اسی طرح لیث بن سعد مصری جو اپنے دور کے مشہور امام حدیث و فقیہ گذرے ہیں ۱۸۵ھ نے بھی حدیث پر تصنیف کی تھی ان کو

علم کے ساتھ جو شغفت رہتا اور علم میں جتنی گہرائی تھی اس کا تقاضنا بھی بھی ہے پھر ان کو علماء کے شرق سے غیر معمولی ربط رہتا۔ ان مصنفین کے طرز تصنیف پر اس دور کے لائق عدد علماء نے مختلف تصانیف فرمائیں ان تصانیف میں باب و احادیث کے جمع کرنے کا راجح تھا۔ اس میں سے بعض نے مولفات بعضوں نے مصنفات اور بعضوں نے جامع مدقّن کئے۔ اور ایک قسم کی احادیث کو ایک باب میں اور دوسرے قسم کی حدیثوں کو دوسرے باب میں جمع کرنے کا آغاز مشہور تابعی عامر بن شرحبیل شعبی نے ۱۹-۴۱۲ میں فرمایا۔

ان مصنفات و مجاميع میں سے اکثر میں احادیث نبویؐ کے ساتھ صحابہ کے فتاویٰ اور تابعین کے فتاویٰ موجود تھے اس کا اعمدہ نمونہ امام مالک کی موطابق جس میں تین ہزار مسائل اور سات سو احادیث موجود ہیں۔

پھر حفاظ حديث نے احادیث کو دوسری چیزوں سے الگ کرنے کا ارادہ کیا تو اس کے لئے خاص قسم کی تصنیف کا اہتمام عمل میں لائے اور مسانید کی تصنیف شروع ہوئی۔ جن میں صرف احادیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سندوں کے ساتھ ذکر رہا اس میں صحابہ قتابیں کے فتاویٰ کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ اس میں هر ہر صحابی کی احادیث جوانہوں نے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنتی ہے جمع کردی ہے اور وہ حدیث مختلف جگہ میں رہی تب بھی ان کو اکٹھا کرنے کی سعی کی گئی ہے اور اسے مسند کے نام سے موسوم کر کے ان حضرات کے ناموں سے منسوب کر دیا۔

مسانید کی تالیف میں پیش روی ابو داؤد سلیمان بن جارود طیالسی کو نصیب

ہوئی۔ ۱۳۰۷ء میں پھر اسی ظھر تے پران کے بعض معاصرین اور تابعین اور ان کے اتباع نے اس کام کو انجام دیا چنانچہ اسد بن موسیٰ نے ۲۱۲ھ عبداللہ بن موسیٰ العجیبؑ میں مسند تصنیف کی اسی راہ پر حضرت احمد بن حنبل ۲۴۶ھ-۲۴۷ھ اور دوسرے حفاظۃ حدیث اسحاق بن رہویہ ۱۵۶ھ-۲۳۹ھ عثمان بن ابی شنبیہ ۱۵۶ھ-۲۳۹ھ وغیرہ پل پڑے۔

ان مسانید میں سب سے زیادہ معتبر اور مقبول احادیث کے اکثر دفاتر مشتمل حضرت احمد بن حنبل کی مسند ہے حالانکہ وہ تبع تابعین میں تھے ان ائمہ علوم حفاظۃ حدیث نے حدیث کی جمع و تدوین ان کی مسندوں کے ساتھ کیا۔ اور موصوع احادیث سے پوری طرح اجتناب کیا۔ احادیث کے کثیر طرق کا ذکر کیا تاکہ علم حدیث کے ماہرین اس کے نقادین صحیح وضعیف حدیثوں کو الگ الگ کر سکیں۔ اس طرح قوی اور معلوم حدیثوں کو آسانی سے متباہز کر سکیں چونکہ ان طرق کثیرہ سے حدیثوں کو نکالنا ہر ایک کی لبیں نہ تھا۔ اس لئے حفاظۃ حدیث نے صرف صحیح حدیثوں کے جمیع مرتب کئے چنانچہ انہوں نے باب دار اپنی کتابیں مرتب کیں اور انہیں صرف صحیح حدیثوں کا التزام کیا جس کیلئے انہوں نے سفر کی مشقت برداشت کی دُور دراز چلگیں پر گئے تاکہ حدیث کو ان شیوخِ حدیث سے جو صنایع، لقہ عدل تھے حاصل کر کے اپنے جمیع کو یائے اور جاندار بنائیں جو چاہے ائمہ حدیث اور حفاظۃ حدیث کی سیرت کا مطالعہ کرنے ان مشکلات کو بسرا کرنے اور حفاظۃ حدیث میں پاپڑ پہلنے کی پوری معلومات حاصل کر سکتا ہے۔ اب لقا احادیث کی کتابوں کے چھ جمیع جو اتباع تابعین کے اتباع کے دور میں مرتب ہوئے جنہیں بازار

کی طرح عام تھے اس سلسلے میں امام بخاری نے سب سے پہلے قدم اٹھایا پھر ان کے معاصرین اس کی طرف بڑھے پھر ان کے بعد کے لوگ، ان کتب سترے کے مصنفین پر بھی ایک نگاہ ڈالتے چلئے۔

امام بخاری ۱۹۶-۲۵۶ھ

آپ ابو عبد اللہ محمد بن اسماعیل بن ابراہیم بن المقبدہ بن بروزیہ جعفی بخاری ہیں۔ فن حدیث میں آپ کی شان امیر حدیث کی ہے آپ جمعہ ۹ شوال ۱۹۷ھ کو بخارا شہر میں پیدا ہوئے آپ نے سب سے پہلے حدیث کی سماعت ۲۰۵ھ میں بعمر گیارہ سال فرمائی اور عبد اللہ بن مبارک کی تصانیف کو یاد کر لیا حالانکہ آپ کمسن تھے۔ بخاری میں احادیث کی روایات کو محدثین اسلام اور مسندری محمد بن یوسف بیکنندی سے کیا اور ۱۰۰ میں بال اور بھائی کی معیت میں رج کے لئے روانہ ہوئے اس سفر میں قبر نبی پر ٹھہر کر تاریخ کیبر تصنیف کی جس میں اور اصل فرمتے دم تک کئے بخاری نے شیوخ و ائمہ حدیث کی بابت مختلف اسفار کے آپ بغداد کے بصرہ کو زمکش شام حضرت عسقلان، مصر ان تمام جگہوں کا سفر کر کے ان حلقوں کے شیوخ حدیث سے سماعِ حدیث کیا اس طرح تقریباً ایک ہزار محدثین سے حدیثیں سُنبیں اور لکھیں آپ ذکاوت میں طاقت علم میں بیکتا، تقویٰ اور پارسائی میں بیگانہ روزگار تھے۔

بخاری کو ایک لاکھ صحیح حدیثیں یاد کھیں اور دولاکھ غیر صحیح حدیثیں بھی از بر کھیں۔ آپ کے علم میں گہراںی تھی آپ کی معرفتِ حدیث و سیع تھی انہوں نے مسلم بن مجاہد سے فرمایا کہ میں جن صوابہ اور نابعین سے حدیثیں بیان کرتا ہوں

اُن میں سے اکثر کے زمانہ پیدائش، ان کی بود و باش، رہائش وفات سے پوری طرح  
وائقت ہوں میں جب کوئی حدیث صحابہ یا تابعین سے بیان کرتا ہوں تو اس حدیث  
کی اصل کو پہلے یاد کرتا ہوں ان کو کتاب التدوین رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں  
ڈھونڈ لیتا ہوں۔

آپ کی علمی تاریخ وفات پر مشتمل ہے۔ آپ کے شیوخ اور اہل علم سے روایت  
اور حافظ بیدار مغزی کی کہانیاں زبان زد عوام ہیں ان میں سے ہم صرف اس کا  
ذکر کریں گے جو بعد ادب میں تشریف آوری کے موقعہ پر پیش آئی۔

بخاری کی شہرت نگرنسی ہو چکی تھی جب آپ بعد ادب تشریف لائے تو یہاں  
کے اہل علم نے آپ کا مبلغ علم جانتے کے لئے سو حدیثوں کے متون اور اسناد  
کو الٹ پھیر کر گڑ بڑ کر دیا، ہر محدث نے اس طرح کی دس دس حدیثیں اپنے ساتھ  
رکھیں تاکہ انھیں بخاری کے سامنے مجلس میں رکھیں چنانچہ لوگ تشریف لائے  
اور ان دس کے مجموعے میں سے پہلی حدیث پیش کی بخاری نے اسے نہ جانتے  
کا اعلان کیا۔ پھر دوسری حدیث پیش کر کے سوال کیا۔ بخاری نے اس سے بھی  
ناواقفیت کا اظہار کیا اس طرح ان دسوں حدیثوں کو وہ ذکر کر چکا اور بخاری  
ہر حدیث کے جواب میں اپنی لا علمی کا اظہار کرتے رہے پھر دوسری حدیث آیا اس  
کے ساتھ بھی یہی معاملہ رہا اس طرح ان ستو حدیثوں کا معاملہ ختم ہو گیا پھر ان حدیثیں  
نے اپس میں ایک دوسرے کو مخاطب کیا کہ آدمی سمجھدار معلوم ہوتا ہے بعضوں  
نے اس کو بھی نہیں سمجھا۔ پھر جب سب کے سب حدیث بیان کر چکے تو پہلے مرث  
کی پہلی حدیث کی طرف مخاطب ہو کر فرمایا آپ کی پہلی حدیث اس طرح ہے اور

آپ کی دوسری حدیث کا اندازی ہے اس طرح دسوں حدیثوں کے متن اور سند کو درست انداز میں پیش کر دیا۔ پھر دوسرے سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ آپ کی دسوں حدیثوں کا متن و سند اس طرح ہے اس طرح دسوں کا معاملہ نہیں کیا اب لوگ کیا کرتے سب نے آپ کے غیر معمولی حافظہ بیدار مغزی اور اتفاقات کا اقرار کیا۔

بخاری زندگی کے آخری دلنوٹ سمرقند سے چھ میل کی دوری پر ایک گاؤں فرنگ میں تشریف لے گئے جہاں ۰ رمضان ۲۵۴ھ کو آپ کا وصال ہوا۔

## جامع صحيح بخاری

بخاری نے اپنی کتاب کو چھ لاکھ حدیثوں میں سے چھانٹ کر ۱۴۱ برس کے طویل عرصے میں تصنیف فرمایا اور کوئی حدیث اپنی جامع میں اس وقت تک نہیں لکھی جب تک کہ دور کعت نازادانہ کر لی اور یہ فرمایا کہ تم کو اپنے اور خدا کے درمیان محبت کا ذریعہ بنارہا ہوں۔

بخاری کی احادیث کی مجموعی تعداد ۷۲۷ ہے مکرات کے ساتھ اور مکرات کو حذف کرنے کے بعد ان کی تعداد صرف چار ہزار رہ جاتی ہے بخاری کی اس کتاب کو لونے ہزار آدمیوں نے ان کے زمانہ حیات میں ان سے سنا۔

بخاری کی کتاب صحیح کتاب اللہ کے بعد سب سے صحیح تجویزی جاتی ہے امت اسلامیہ نے اس کتاب کی عظمت پر اجماع کر لیا ہے لوگ اسے یاد کرتے وقار سے دیکھتے پڑھاتے اور رعزت کرتے ہیں یہ کتاب لوگوں کے سامنے رمضان پاک میں قاہرہ میں پڑھی جاتی تھی۔ اس کے ختم پر بڑے بڑے مجمع ہوتے تھے اور

جزائر میں تو لوگ بخاری کی کتاب کی قسم کھلتے تھے جس طرح قاضی عیاض کی شفار کی قسم کھاتی تھی اور صعید میں بخاری کو ہر روگ کا دار و سمجھتے تھے اور لوگ اس کی قسمیں لھاتے اور اس کا احترام کرتے اس کی قسم کا دہی مرتبہ سمجھتے جو قرآن کریم کی قسم کا سمجھتے تھا اور اپنی تصنیف کے زمانے سے آج تک بخاری کی قدر و منزلت وہی رہی جو اس دور میں تھی۔

بلاد مغرب کی فوجیوں میں ایک خاص رحمۃ بخاریہ کے نام سے پکاری جاتی تھی جو ملازمت کے وقت بخاری کے سامنے رکھ کر خدمت کی قسم کھاتی تھی۔ بخاری نے حدیث کے اور بھی مجموعہ تصنیف کئے ہیں ان میں مشہور مجموعے تاریخ کبیر کی حصول میں ہے۔ تاریخ صغیر، کتاب الفصیار، ادب مفرد، اور آپ کی کئی تصنیف علی حدیث اسماں صوابہ اور کتب ہیں۔ جن کی تعداد دس کے قریب ہے ان تصنیف کا ذکر حافظ ابن حجر نے فتح الباری کے مقدمہ میں کیا ہے۔

(۲) امام مسلم مسلم ۲۶۱-۲۰۳ھ

آپ ابو الحسین مسلم بن حجاج قشیری نیشاپوری ہیں آپ کی تصنیف بہت ہیں آپ کی ولادت ۲۷۲ھ میں ہوئی بعضوں نے ۴۰۰ھ لکھا ہے آپ نے سب سے پہلے حدیث ۲۱۸ھ میں سماعت کی آپ بغداد کی بار تشریف لائے آپ آخری بار بغداد ۲۵۹ھ میں تشریف لائے آپ نے بہت سے شیوخ حدیث سے اور حفاظ حدیث سے اپنے اسفار کے زمانہ میں ملاقات کی۔ آپ بخاری سے اُن کے نیشاپور تشریف فرمائی کے زمانے میں ملے۔ آپ نے عراق شام مصر و جماز کے

اسفار کئے لوگوں نے آپ کے علم و فضل کا اعتراف کیا آپ سے بہت سے حفاظاً حدیث نے سماعِ حدیث کیا ان میں بھی بن یحییٰ فقہی، احمد بن یونس، احمد بن خبل، اسماعیل بن راہویہ شیخ بخاری نے آپ سے روایتِ حدیث کی آپ سے بہت سے اہل علم نے بھی روایتِ حدیث کی ان میں ابن خزیمہ، بھی بن صاعد، عبد الرحمن بن ابی حاتم، ابوذر عزیز اور حاتم رازی مسلم کو اس زمانے میں معاصر مشائخ میں سب سے اوپرے درجے کا حافظِ حدیث سمجھتے ہیں۔

امام مسلم ۵۳ ربیعہ کو نصر آئے جو نیشاپور کے مصنفات میں ایک گاؤں نخاں میں انتقال کیا۔

امام مسلم نے اپنی صحیح میں تین لاکھ حدیثوں کے مجموع سے چھانٹ کر تصنیف کیا اس میں مکرِ حدیثیں صرف چار ہزار ہیں امام مسلم کی یہ کتاب بخاری کے بعد سب سے اوپرے درجہ کی کتاب تسلیم کی جاتی ہے۔ ان دونوں صحیحین میں غیر معمولی منافعِ حدیث موجود ہیں اس لئے کران میں کثرت طرقِ حدیث موجود ہیں اس کے علاوہ نزدیک الابواب وغیرہ ہیں جن کو شارحین بخاری و مسلم نے پوری طرح کھولا ہے۔

امام مسلم نے اور بھی کتابیں صحیح مسلم کے علاوہ تصنیف کی ہیں جو کتاب الاسمار والکنی، کتاب التنبیر، کتاب العلل، کتاب الوداع، کتاب الانفراد، کتاب الاقران، کتاب اولاد الصمامۃ وغیرہ علومِ حدیث کی مشہور و مفید کتابیں ہیں۔

(۳) **ابوڈا ولی سجستاری** ۲۰۲-۲۵۵ھ

آپ سلیمان بن اشعش بن اسماعیل بن بشیر الازدی سجستانی مشہور محدث ہیں

جن کو امام ثبت سید الحفاظ اصحاب السنن کے نام سے پکارتے ہیں۔ آپ ۶۰۲ میں پیدا ہوئے کسی ہی میں علم سے فارغ ہو گئے پھر حجاز شام مصر عراق جزیرہ خراسان کا سفر کیا اور بہت سے ائمہ حدیث سے ملاقات کی یعنی ابوالولید طیا السئی سلیمان بن حرب، امام احمد بن حنبل اور دوسرے ایسے جلیل القدر محدثین جن کا درجہ امام احمد بن حنبل سے کسی طرح کم نہیں ہے جو عبادت علم و تقویٰ میں اگر بڑھنے تھے تو ہم پر ضرور تھے ملاقات کی اور ان سے سماعِ حدیث کیا۔

آپ بارہ بنداد تشریف لائے آپ کا آخری سفر بغداد ۳۲ھ میں ہوا، آپ سے خلیفہ مونق باللہ کے بھائی گوزن رہمہ نے بصرہ میں قیام کرنے کی درخواست کی کھنچی یہ درخواست فتنہ زنگی کے بعد کی گئی کھنچی تاکہ آپ کے قیام سے بصرہ کی علمی سماکھ باقی رہے اور ہر طرف سے طالبین حدیث جو حق در جون بصرہ میں آئیں چنانچہ آپ نے اس درخواست کو قبول فرمایا اسکے بعد ۳۴ھ میں آپ کا انتقال بصرہ ہی میں ہوا۔

ابوداؤ نے اپنی سنن کو الباب فقر کے انداز پر تصنیف کیا اس میں سنتوں اور احکام پر اکتفا فرمایا اخبار و قصص مواعظ کو اس مجموعہ میں جگہ نہ دی چنانچہ انہوں نے خود لکھا ہے کہ میں نے حضور کی پانچ لاکھ حدیثیں لکھیں جن میں سے چار ہزار آٹھ سو کا انتساب کیا اور اس کتاب میں اس کا اندرجہ موجود ہے اور میں نے اپنی کتاب میں کوئی ایسی حدیث جس کے نزک پراجماع ہو چکا ہو ذکر نہیں کی آپ نے اپنی کتاب حضرت امام احمد بن حنبل کے سامنے پیش کی آپ نے اسے دیکھ کر پسندیدگی کا اظہار فرمایا اس کتاب کی تعریف بہت سے ائمہ حدیث نے

کی۔ صحیحین کے بعد اسی کتاب کا درجہ ہے۔ حدیث کی دوسری تصانیف بھی آپ نے  
لکھی ہیں۔ جوز ماز نے قدر کی نگاہ سے لکھی۔

(۲) **اماہ ترمذی** ۲۹-۹۲

آپ امام حافظ ابو عبیسی محمد بن عیسیٰ بن سورہ ترمذی ہیں جو دو صدیوں کے  
گزرنے کے بعد مجرح کے دیہات میں دریائے جہون کے کنارے ترمذ کے علاقے  
میں پیدا ہوئے۔ آپ صغیر سنی ہی میں فاضل ہو گئے تھے۔ مزید علم کے حصول کے  
لئے عراق، حجاز، خراسان وغیرہ کا سفر کیا۔ اور اس دور کے کبار شیوخ حدیث  
سے ملاقات کیں اُن سے حدیثیں لیں جیسے امام بخاری مسلم ابو داؤد ان شیوخ حدیث  
کے بعض اساتذہ سے بھی سماع حدیث کی دولت نصیب ہوئی جیسے قتبیہ بن سعد  
محمد بن کتب وغیرہ آپ سے بہت سے لوگوں نے روایت حدیث کی۔

آپ کے معاصرین اور دوسرے دور کے اہل علم نے آپ کے حفظِ حدیث  
بیدار مغزی اور احادیث پر پورا قابو رکھنے کی تعریف کی اس کے علاوہ آپ  
میں بے نیازی پارسائی غیر معمولی تھی آخرت کے خوف سے روتے روتے پیشی  
کم ہو گئی تھی۔ آخری عمر میں بیصارت جاتی ہی رہی بخاریؒ نے ترمذؒ سے مخاطب  
ہو کر فرمایا کہ تم کو مجھ سے جتنا ملا ہے اس سے زیادہ مجھے تم سے ملا ہے۔

آپ کی وفات ترمذ میں دو شنبہ کی رات میں سارج ۲۶۹ھ کو ہوئی اس  
وقت آپ لی عمر شریف کے ستر سال ہو چکے تھے۔

ترمذؒ نے علم حدیث کے پہلو بہلو فقه حدیث کو بھی جمع کر دیا ہے حدیث  
کی حقیقت کو واضح کیا اس کے رجال کے پول کھول دیئے اور حدیث کے علوم

سے لوگوں کو باخبر کر دیا ان تمام خوبیوں کی مظہر ان کی کتاب جامع ترمذی ہے جسے عرف میں سنن ترمذی کہتے ہیں آپ کی یہ کتاب کتب حدیث میں سب سے عمدہ کتاب ہے اس میں احادیث مکرر کی تعداد بہت کم ہے مگر اس کی افادی جیشیت سب سے اعلیٰ ہے ترمذی گنے خود فرمایا کہ میں نے اپنی اس کتاب کو علمائے جماز عراق خراسان کے ملاحظہ میں پیش کیا تو سب نے یک زبان ہو کر اس کی پسندیدگی کا اعلان کیا اس کے استحسان نے مجھے مسرور کیا اور یہ رائے دی کہ جس گھر میں یہ کتاب ہو گئیا پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم اس گھر میں خود کلام فرمادی ہے ہیں۔

ترمذی کی دوسری کتابوں اس کی شمائی اور کتاب العدل اور کتاب تازع کتاب الزہر خصوصیت کے ساتھ قابل ذکر ہیں۔

(۵) امام نسائی ۲۱۵ - ۳۰۳ھ

آپ امام زمانہ حافظ ابو عبد الرحمن احمد بن شعیب بن علی بن سنان بن بحر خراسانی رض نے اس کتاب کا ایک فصل بھی تھا جب آپ کی پیدائش ۲۱۵ھ میں ہوئی آپ کو حدیث کی سند کسی ہی میں مل گئی تھی جب آپ حضرت قیۃ بن سعید کی خدمت میں تشریف لائے تو آپ کا سن شریفت ۵ سال تھا۔ ۳۰۳ھ آپ کی خدمت میں آپ کا قیام ایک سال دو ماہ رہا اسحق بن راہب یہ حسام بن غماز محمد بن نفر مروزی جیسے عظیم محدثین سے آپ نے حدیث سُن آپ نے اس سلسلہ میں جماز عراق مصروف شام جزاً اپنے کا سفر فرمایا حدیث میں مہارت تامہ اور درک بے مثال حاصل کیا۔ معرفت حدیث میں بے نظیر تھے تو انقلان حدیث میں آپ اپنا جواب تھا آپ سنت کے بے حد بابند پارسا پارا بکار تھے دن اور رات عبادت

ہی میں شغول رہتے تھے آپ کی منحدرات فیض تھی، آپ مھر میں قیام پذیر ہو گئے، آپ سے ایک دنیا نے سماع حدیث کیا۔

آپ کی وفات صیحہ روایت کی روشنی میں یہ ہے کہ آپ مھر سے ذی قعده ۳۰ میں نکلا اور فلسطین کے رملہ شہر میں دو شنبہ کے دن ۳۱ صفر کو سنہ ۱۴ میں انتقال فرمایا۔ آپ کی تدفین بیت المقدس میں عمل میں آئی۔

آپ علوم حدیث پر قابو بیاب ہوتے ہوئے فقیہہ بھی تھے اور مذہب اشافعی تھے آپ نے مذہب امام شافعی پر عملہ قسم کے لوزٹ لکھے ہیں۔ علی بن عمر حافظ حدیث نے ان کی شان میں کہا ہے کہ نسائی اپنے دور کے تمام علماء حدیث میں سب سے پیش پیش تھے۔

آپ نے اپنی سنن تصنیف کی اس میں کسی ایسی روایت کو ذکر نہیں کیا جس کے کسی راوی کے کذب پر ناقذین حدیث متفق ہوں۔ اس طرح سنن کبریٰ کے نام سے انہوں نے اس مجموعہ کو ترتیب دیا اور جب گورنر زر ملہ کو پیش کیا تو انہوں نے آپ سے دریافت کیا کہ اس میں تمام صیحہ حدیثیں ہیں تو آپ نے جواب دیا کہ اس مجموعہ میں صیحہ بھی ہیں اور حسن بھی اور جوان سے قریب حدیثیں ہیں وہ ہیں جو امیر ملہ نے فرمائش کی کہ آپ اس مجموعہ سے صرف صیحہ حدیثیوں کو الگ کر کے جمع کر دیں تو آپ نے سنن کبریٰ کی تلمیخیں سنن صغیری کے نام سے فرمائی اور اس کا نام مجتبی من السنن رکھا بعضوں نے مجتبی لکھا ہے معنی دلوں کے ایک ہیں سنن صغیری میں ضعیف حدیثیں بہت کم ہیں اس نے مرتبہ میں البداؤ د کے برابر ہے یا اس سے کسی قدر کم، نسائی

نے مجتبی من السنن میں کسی لئی حدیث کو ذکر نہیں کیا ہے جس کی سند میں محدثین نے تعلیل کی ہو۔

آپ کی اور بھی تصانیف میں ان میں ضعفار اور متزوکون من الحدیث قابل ذکر ہے اب وہ ہندوستان میں چھپ گئی ہے۔

امام ابن ماجہ ۲۸۳-۲۰۹ھ

آپ حافظ حدیث ابو عبد اللہ محمد بن یزید قزدی بن ابن باجہ الریعنی میں جو صاحب سنن ہونے کے علاوہ معتبر مورخ اور اپنے زمانے میں قزدیں کے حدیث نظر آپ کی پیدائش ۲۰۹ھ میں ہوئی آپ نے حدیث اپنے دور کے اکبر حدیث سے لکھی اور سرائی، خجاز، مصر و شام و غیرہ ممالکِ اسلامیہ کا سفر کیا۔

آپ کا وصال ۲۲ ربیع الاول ۳۲۴ھ میں ہوا۔ آپ کی نمازِ خنازہ آپ کے بھائی ابو بکر نے پڑھائی اور دفن کی ذمہ داری ان کے بھائی ابو بکر و عبد اللہ نے لی اور آپ کے صاحبزادے عبد اللہ بھی اس میں شریک رہے۔

ابولیعلیٰ خلیل نے کہا ہے کہ ابن باجہ ثقہ ہیں، کبیر محدثین میں ہیں، اگر حدیث آپ پر متفق ہیں، آپ کو لوگ تجھت میں پیش کرتے ہیں، آپ حدیث سے بخوبی واقف اور آپ کی یادداشت غیر معمولی تھی۔

ابن باجہ نے اپنی سنن تصنیف کی مگر اس میں احتیاط سے کام نہیں لیا اس لئے کہ اس میں صحیح، حسن، ضعیف اور سیکار کی حدیثوں کو بھی ذکر کیا ہے اس وجہ سے اس کو کتب ثقہ حدیث میں بعضوں نے شمار نہیں کیا ہے اور سب سے پہلے جس نے کتب صحیح میں شمار کیا ہے حافظ ابو الفضل طاہر مقدسی ہیں ۷.۵۰ھ

نے اپنی تصنیف **اطرافُ الکتبِ السنۃ**۔ اور علی کی ایک روٹلی نے اسے کتب سنتر میں شمار کیا ہے۔ بعضوں نے بھولنا امام مالک کو کتب سنتر میں شمار کیا ہے۔ اگر اسے کتب سنتر میں شمار نہ کیا جائے تو اس بھی اس کتاب کی اہمیت افادیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا ذہمی نہیں لکھا ہے کہ سنن ابن ماجہ عمده کتاب حدیث ہے اگر اس میں جند وہی حدیثیں جو زیادہ تو نہیں ہیں تو ہتنیں تو اس کی خوبی اور بھی نہ فہر آتی۔

استاذ حدیث محمد فواد عبدالباقي نے سنن کی اس کتاب کا پورا جائزہ لیا ہے۔ ابن ماجہ کی ساری احادیث تعداد کے اعتبار سے ۱۴۳۳ھ میں اس میں سے ۲۰۰۲ حدیثیں ایسی ہیں جن کو ان پانچوں نے اپنی کتاب میں ذکر کیا ہے جزویاً کلاً باقی حدیثیں جن کی تعداد ۹۳۹ میں ہے بہ کتب خمسہ میں موجود احادیث میں نہیں ہیں جس کی تفصیل ذیل میں دی جاتی ہے اس سے قائلین کو پوری طرح اندازہ ہو جائے گا کہ ابن ماجہ کی سنن کا کیا درجہ ہے۔

۱ ۲۸ م حدیث کے رجال ثقہ میں اسناد صحیح ہیں۔

۲ ۱۹۹ حدیثیں جن کی سند حسن ہے۔

۳ ۶۱۳ حدیثیں جن کی سند ضعیف ہے۔

۴ ۹۹ حدیثیں واهیۃ الاسناد منکر یا مردود مکذوب ہیں۔

اس لئے جو لوگ حدیث سے شغف رکھتے ہیں اور حدیث میں علمی نکات و جنبجوں کا مشتمل ہے وہ این ماجہ کی احادیث بلا سمجھے بوجھے ذکر نہ کریں اس سلسلہ میں استاد محمد فواد عبدالباقي نے بڑی آسانیاں پیدا کر دی ہیں انہوں نے بحث و تحری سے اس کتاب کی پوربی خدمت کی ہے خدا ان کو مسلمانوں

اور ایں علم دلوں ہی کی جانب سے جزاً بخیر عطا فرمائے۔

ہم نے جو کچھ ذکر کیا ہے یہ کتب ستہ اور اس کے مصنفین کا ایک سرسری جائزہ ہے اس سے ان عظیم کتابوں اور ان جلیل القدر مصنفین کا پورا تعارف مقصود نہیں ہے۔ اس لئے کہ ان مصنفین کے صحیح اندازِ تصنیف ان کی ترتیب اور شرط اخذِ حدیث پر سیرِ حاصل بحث کرنا تو یہ بڑی ہمت اور بڑی عزیمت کا طالب ہے اس کے لئے مستقل الگ بڑی ضخیم کتاب کی ضرورت ہے۔

ان کتابوں کی شان بہت بلند ہے ان پر بعد کے محدثین نے پوری حکمرانی ہی سے کام لے کر ان کا اختصار کیا بہنوں نے بسیط شرحیں لکھیں بہنوں نے اسپیں حدیثوں کا انتخراج کیا اور بھی بہت سارے کام کے جو حدیثی مباحث سے تعلق رکھتے ہیں۔

ان عظیم کتابوں کے علاوہ جن کا ابھی بیس نے ذکر کیا ہے بہت سی دوسری موطلات، مسانید و صلح موجود ہیں جیسے ابن خزیمہ، ابن حبان، حاکم، دارقطنی، بیہقی، شبوی، منیرہ، ائمہ حدیث کی کتابیں جو اسلامی دور کے مختلف زمانوں کی تصنیف یاں۔

جو شکر ہمارا دائرة قلم راوی اسلام حضرت ابو ہریرہؓ ہیں اس لئے اس مختلف تہیید پر اتفاقاً کرنے ہوئے ہم اپنے مقصد کا ذکر کریں گے وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْقِيْتِ۔



# بَابِ أَوَّلٍ

آپ کی عام زندگی کے حسب بیان بواب ہیں

(۱) آپ کا نسب (۲)، آپ کا خاندان (۳)، آپ کی شکل و صورت۔ (۴) اسلام سے پہلے حضرت ابو ہریرہ (۵)، آپ کا اسلام میں داخل ہونا اور بحیرت کرنا (۶)، آپ کی والدہ کا اسلام (۷)، ابو ہریرہ رضہ کا التزام سنت (۸)، معیت رسول (۹)، آپ کا جو رو سخا (۱۰)، آپ کا فقر و پاکیزہ منفی (۱۱)، ابو ہریرہ رضہ حضرت عثمانؓ کے دور میں (۱۲)، آپ کی گورنری عہدہ عمر رضہ میں (۱۳)، ابو ہریرہ رضہ امیر دینیہ کی حیثیت سے (۱۴)، ابو ہریرہ رضہ عہدہ علی رضی میں (۱۵)، آپ کی مرح اور حسن مزاج (۱۶)، ابو ہریرہ اور چہار (۱۷)، آپ کی اخلاقی جھلکیاں (۱۸)، ابو ہریرہ رضہ کے آخری ایام اور مرض (۱۹)، آپ کی وفات

# آپ کا کتب شریف

ابوہبیرؓ عبد الرحمن بن صخر اولاد شعبہ بن سلیم بن فہم بن غنم بن دوس یہانی دوسری آپ کی نسبت دوس بن عدنان بن عبد اللہ بن زہران بن کعب بن الحارث بن کعب بن عبد اللہ بن مالک بن نفر جو مشنوڑہ بن ازد کے نام سے مشہور ہیں۔ ازد قبائل عرب میں ممتاز ترین قبیلہ تھا۔ جو نسب کے اعتبار سے ازد بن نوٹ بن بنت بن مالک ابن ہملان عرب کے تحاطانی شاخ سے تعلق رکھتا ہے۔ ابوہبیرؓ کے ایک بھائی کریم نامی تھے۔ اور چیازاد بھائی ابو عبد اللہ الدغر تھے۔ ابوہبیرؓ کے ماموں صحیح بن حارث بن سابی بن ابی صعفہ بن ہنیہ تھے۔ جاہلیت کے دور میں قریش سے کسی کو مجال نہ تھی کہ کوئی اگر قصاص لے لے ابوزبیر دوسری جس کوہشام بن المغیرہ مخزوں نے قتل کیا تھا اُس کا قصاص قریش کو ادا کرنا پڑا۔ قتل اس کی بہن کے میر کے سلسلہ میں ہوا تھا۔

جاہلیت میں عبد شمس کے نام سے پیکارے جاتے تھے اور بھی کئی نام تھے جن سے کم و بیش لوگ واقف تھے بلکہ نام لوگوں کیا کسی کو یاد ہی نہیں رہا۔ رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کا نام عبدالرحمن تجویز فرمایا۔ آپ کی والدہ مبیونہ بنت صخر یا اُسیمہ بنت صخر تھیں۔

حضرت ابوہریرۃؓ اپنی کنیت سے مشہور ہیں حتیٰ کہ اس کنیت نے آپ کے نام سے کہیں زیادہ شہرت پائی۔ غالباً آپ کے نام میں اختلاف کے اسباب میں سے ایک سبب یہ بھی ہے۔

حضرت ابوہریرۃؓ سے پوچھا گیا کہ آپ کی کنیت یہ کیسے ہوئی اکھوں نے فرمایا کہ مجھے ایک بلی مل گئی تھی جسے میں نے بغل میں دبائے رکھا تھا اس لئے لوگ ابوہریرۃ کہنے لگے۔ پھر اس کے بچوں کو نئے پھر تاھفا۔ میرے والد نے یہ دیکھ کر پوچھا کہ تمہاری آنکھوں میں لکیا ہے میں نے اکھیں بتا دیا اس پر اکھوں نے فرمایا کہ تم ابوہریرۃ ہو۔

پچین میں اپنے گھر کی بگریاں چڑایا کرتے تھے اور بلی سے دن بھر کھیلتے رہتے جو شہی رات ہوتی اسے ایک درخت سے باندھ دیتے اور دن کے آتے ہی اسے نکال کر پھر اس سے کھیلتا خرد رکھ دیتے۔ صحیح بنواری میں ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو ابوہریرۃ فرمایا۔ بعض روایات سے ابوہریرۃ کہتے کا بھی ثبوت ملتا ہے آپ خود فرماتے کہ ابوہریرۃ کنیت کے بجائے مجھے ابوہر کہا کرو کہ پھر خدا نے یہی کنیت پسند فرمائی اور قاعدہ کی بات معلوم ہوتی ہے اس لئے کہ نزل تو مادہ سے بہتر ہوتا ہے۔

آپ کی شکل و صورت

ابوہریرۃ کا انگ گندم گوں تھا آپ کا مونڈھا جوڑا تھا۔ جس کے دلوں جب

گیسوں کلارہتے پیش کے دانت میں فربہ تھا۔ سفید بالوں پر سرخ خصتاب کھلا لگتا تھا  
بال سفید اور ریشم کی طرح نرم تھا۔ دارالصلحی سرخ خصتاب سے رنگی ہوئی ہوتی۔  
خباب بن عروہ نے آپ کو سیاہ عمامہ لگاتے ہوئے دیکھا ہے۔

### اسلام سے پہلے ابو ہریرہ رض

اسلام سے پہلے کی زندگی کے حالات بہت مختصر سامنے آئے صرف اتنا ہی  
معلوم ہوتا ہے جو خود بیان یا خود لوشت ہیں۔ آپ نیں میں پیدا ہوئے وہیں بڑے  
ہوئے اپنے ٹھر کی بکریاں چڑلتے تھے ان کی دوسری خدمتیں کرتے تھے جو اس  
دور میں قبائل کی دیہاتی زندگی میں عام طور سے مردوج تھا بالکل اسی طرز سے آپ  
نے بھی زندگی گذاری پرداں چڑھے اب میں خالص عربی طرز زندگی کی جھلک موجود  
تھی۔

آپ کے والد کا مکنی ہی میں وصال ہو گیا تھا اس لئے بیتیم و نادا کی زندگی  
آپ کو ابتدائی دور میں نصیب ہوئی۔ تنگی و عسرت کی زندگی تھی اور آپ کو خدا نے  
اسلام کی دولت سے لفڑ کر آپ کی ہر قسم کی ترقیات کا دروازہ کھول دیا۔ اسلام  
لانے کے بعد سے تو زندگی کا ہر باب تاریخ کے صفحات پر نقش رہا جب کہ اسلام کے  
پہلے کے حالات ہمارے سامنے نہ ہونے کے برابر ہیں۔

### قبولِ اسلام اور حاجت

طفیل بن عمرو دوسری اپنے درجہ کے شرفاء میں تھے آپ کا ادبی مذاق بلند تھا

آپ اس دور کے بڑے شاعروں میں تھے اور محترم شخصیتوں میں شمار ہوتے۔ آپ کا دستخوان  
وارد میں وصادر میں کے لئے کھلا رہتا قریش بھی ان کی اس عظمت سے دافعت تھے  
اعلان بیوت کے بعد آپ مکہ تشریف لائے تو مکہ کے بہت سے ذکری عزت لوگ طفیل  
بن گئے ہیں میں کہ آپ اس شہر میں تشریف فراہیں اور اس شخص ریعنی نبی اکرم صلی  
اللہ علیہ وسلم نے ہم میں بھوٹ ڈال دی ہمارا جنہاً تشریف ہو گیا اور ہمارے ہر کام کو  
بے جان بنادیا اُس شخص کی ہربات جادواثر ہے، اس کی بات سن کر باب پیٹ سے  
اللگ ہو جاتا ہے اس کا مقصد صرف اتنا تھا کہ طفیل کو اسلام کے خلاف بھڑکا بیس  
طفیل نے ان کی باتیں سن لیں اور یہ سونچ لیا کہ پیغمبر کی بات نہ سننے تاکہ ان کا جادو  
ہم میں چلے ہی نہیں۔

طفیل کعبہ تشریف لے گئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو نماز پڑھتے دیکھ کر  
وہ بھی شریک نماز ہو گئے پیغمبر خدا کی باتیں طفیل نے سنتی جوان کو بہت زیادہ پسند  
آئی۔ پھر طفیل آپ کے ہمراہ آپ کے گھر تک گئے آپ نے طفیل کو دعوت اسلام  
دی، آپ پر قرآن کی آیات پڑھی۔ طفیل کو حلاوت ایمان سے حصہ مل گیا۔ آپ نے  
پیغمبر خدا سے دعا کی درخواست کی آپ دعا فرمائیں کہ خدا مجھے اسلام کا بار اٹھانے  
میں مدد فرمائے تاکہ میں اپنوں کو دعوت اسلام دے سکوں اور ان کی طرف سے  
دفاع بھی کر سکوں خدا کے رسول نے دعا فرمائی اللہمَّ إِنْجَعَلْ لِهَا آيَةً بِسْكَنَى  
آنکھوں کے سامنے روشنی ہو گئی آپ نے فرمایا اے رسول خدا میں ڈرتا ہوں کہ  
میری قوم میرا مثلہ نہ کرے نتیجہ بیہو اکر بیہو شن آپ کے لوز دایمان کے زیر میں بجانب  
متنقل ہو گئی جب آپ رات میں چلتے نوزرات میں روشنی ہو جاتی اور اسی وجہ سے

آپ کو ذی النور کہتے ہیں۔

مکر معلمہ سے لوٹ کر طفیل اپنے گھر واپس ہوئے تو اپنے والدین کو اسلام قبول کرنے کی پیش کش کی جسے آپ کے والد نے قبول کر لیا مگر ماں اسلام نہیں لائی۔ جب فرم کو دعوت اسلام دی تو صرف ابو ہریرہ اسلام لائے۔ اور قوم کے دوسرا لوگوں نے طال مٹول سے کام لیا۔ آپ دوبارہ پیغمبر کی خدمت میں حاضر ہوئے اور قوم کے طال مٹول کی کہانی سنائی اور قوم پر بد دعا کی درخواست کی جناب بنی کرزم صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اللہم اهْدِ دُوْسًا دوسری روابت میں اہدِ دُوْسًا دَأَتِ بِهَا۔ پھر آپ نے فرمایا جاؤ اپنی قوم کو دعوت اسلام دو اور ان سے نرمی سے پیش آؤ، حضرت طفیل دعوت اسلام کے فرائض انجام دیتے رہے اور یہ پیام اس وقت پہنچاتے رہے کہ اسی زمانے میں پیغمبر خدا نے مدینہ طیبہ بھرت فرمائی بدر، اجد، خندق کی لڑائیاں سرقة ہوئیں پھر آپنے اپنی قوم کے ان افراد کے ساتھ جنہوں نے اسلام قبول کیا تھا دربار بنتوں میں حاضری دی اس وقت پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم خبیر کی جنگ میں مشغول تھے آپ کے ساتھ ستر بیانی خاندان دوسرے کے مشرف با اسلام ہو کر مدینہ آئے تھے آپ نے ان خاندانوں کے ساتھ خبیر میں آکر پیغمبر خدا کی زیارت کی چنانچہ ان کو بھی شرکار خبیر کی طرح جنگ کی صفت میں حصہ دیا گیا۔ حضرت طفیل نے درخواست کی اے خدا کے رسول ہمیں آپ لپنا میں برپتاں اور ہمارا تشان انتیاز خبیر بتا دیجئے آپ نے ان لوگوں کو ممبرانیں شامل کر لیا اور ان کو انتیازی حیثیت بھی دی اور آج تک ان کا انتیاز خیر باتی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضوی تو خود اپنے قبیلے میں رہنے ہوئے بہت عرصہ پہلے ہی طفیل بن عمرو کے ہاتھ پر اسلام لاچکے تھے۔ آپ ہجرت بنی قصیر سے پہلے ہی اسلام لاچکے تھے البتہ آپ کی بین سے مدینہ حاضری خبر کی جنگ کے موقعہ پر ہوئی تھی حضرت ابو ہریرہ کی خود اپنی روایت اس سلسلے میں ان کے قدیم الاسلام ہونے پر شاہد ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضوی فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خبر میں تھے اور میں یمن سے ہجرت کر کے مدینہ آچکا تھا میں نے حاضری کے بعد سبع بن قرظیہ کے پیچھے نماز صبح ادا کی آپ نے سباع کو اپنا نائب مقرر کیا تھا حضرت سبع نے پہلی رکعت میں سورہ مریم پڑھی اور دوسری رکعت میں وبل اللہ مطعفین میں نے ہرورہ کو سنتے کے بعد ہی کہا کہ فلاں بن الوفلاں پر خدا کی وبل شخص ازدی تھفا اور دوپیمانے سے کار و بار کرتا تھا پہلے پیمانے سے خود لیتا اور دوسرے پیمانے سے لوگوں کو کم دیتا تھا۔

صحیح بخاری کی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کا ایک غلام اس صبح کو کھو گیا جس صبح کو آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات فرمائی آپ یہ شعر پڑھتے تھے۔

رات لمبی تھی تھکاڑا لانھا اسکے طول نے ۔ شکر کبھی خلمت تکفیر سے ہم چھٹ گئے جب آپ پس پر خدا کے پاس تشریف لائے تو غلام بھی مل گیا آپ نے فریبا ابو ہریرہ یہ لوٹھا راغلام آگیا آپ نے فریبا کہ میں نے اسے خدا کیلئے آزاد کر دیا اب آپ اپنی زندگی کے آخری سالوں تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رہے اور صرف آپ کی خدمت میں رہنا ہی اپنا سب کچھ بنالیا۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے علوم شریعت کی تعلیم حاصل کی، آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے یہاں آتے جلتے تھے یہاں تک کہ اندر ورن خانہ بھی۔ آپ نے آنحضرت کے ساتھ مساجد کیے۔ جب تک آپ کے ساتھ رہتے حضور کے ہاتھ میں آپ کا ہاتھ رہتا۔ آپ سفر و حضر کے رفیق تھے اور خدمت اقدس میں شب و روز حاضر باش تھے۔ آپ نے پیغمبر خدا سے دسیع درفع علم عمدہ تحصیل کیا جس کا فائدہ آج تک امت محمدیہ کو پہنچ رہا ہے۔

## والدہ کا قبولِ اسلام

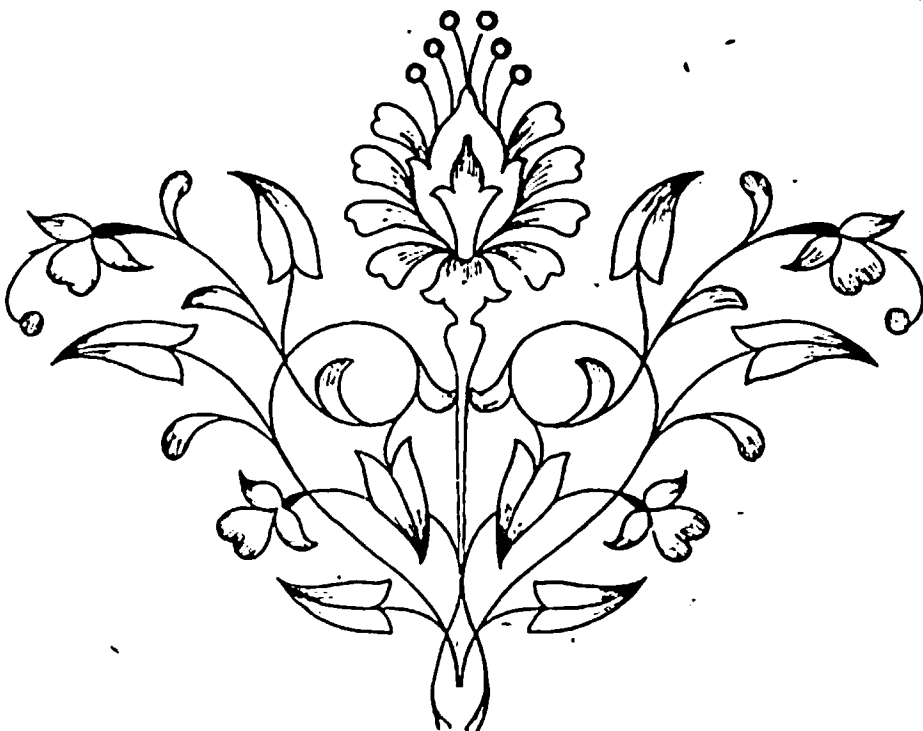
حالاں کہ حضرت ابو ہریرہ اسلام لے آئے اور بھرت بھی فرمائی مگر آپ کی والدہ کو عرصہ فشر کر رہیں۔ آپ انھیں اسلام کی دعوت دیتے مگر وہ قبول نہ کرتیں بلکہ سختی سے انکار کرتیں جس سے حضرت ابو ہریرہ کا رنج و غم بڑھتا جاتا۔

ایک دن آپ نے انھیں دعوت اسلام دی تو آپ کی ماں نے پیغمبر خدا کے لیے ناشائستہ انداز استعمال کیے۔ اس واقعہ کی پوری تفصیل خود حضرت ابو ہریرہ رضی کی زبانی سینے کہ میں پیغمبر خدا کے پاس روتا ہوا آیا اور آپ سے عرض کیا۔ یا رسول اللہ میں اپنی ماں کو اسلام کی دعوت دیتا رہا اور آج جب میں نے انھیں دعوت دی تو انہوں نے انکار کے ساتھ آپ کی شان میں ایسے الفاظ استعمال کیے جن سے مجھے سخت صدمہ ہوا۔ آپ سے درخواست ہے کہ ان کے لیے دعا فرمادیں کہ ان کا دل نرم ہو جائے اور وہ مشرف بہ اسلام ہو جائیں۔ آپ نے دعا فرمائی۔ میں گھر آیا تو دیکھا دروازہ کھلا بوا ہے اور پانی انڈیلیں کی اواز آرہی ہے۔ جوں ہی ماں کو میری آہٹ بھوئی۔ انہوں نے کہا۔ میں نے وہی کہا جو تم کہتے ہو، لیں ماں نے تیص پہنچی اور دو پہنچا۔ پھر کہا کہ آجاو۔

ابوہریرہ۔ جب میں داخل ہوا تو اس نے کہا۔ اَشْهَدُ أَنَّ لَآ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ  
 أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ یہ سنتے ہی میں دوڑ کر خدمت پیغمبر میں حاضر ہوا۔ مارے  
 خوشی کے میری آنکھوں سے آنسو نکل رہے تھے۔ جبیا کہ اس سے پہلے اشک روائی  
 تھے۔ میں نے کہا۔ مبارک ہوا۔ رسول آپ کی دعا قبول ہوتی اور ابوہریرہ کی ماں  
 کو خدا نے اسلام کی دولت سے مالا مال کر دیا۔ پھر میں نے کہا۔ حضور مسیکر لیے اور میری  
 ماں کے لیے دعا کر دیجیے کہ مُؤمنین و مُؤمنات ہمیں دوست رکھیں۔ آپ نے فرمایا۔

اللَّهُمَّ حَبِّبْ لَكَ حَمْدَكَ حَمْدَ اللَّهِ إِلَى كُلِّ مُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ

اس کے بعد سے جب کوئی بارے میں یا میری والدہ کے بارے میں سنتا تو محبت سے پیش آتا۔  
 آپ کو اپنی ماں کے مسلمان ہونے سے بے حد سرت ہوتی۔ آپ ان کی ہر طرح سے  
 دلچسپی کرتے رہتے، آپ ان کے ساتھ ہمیشہ احسان سے پیش آتے پوری زندگی ماں کی خدمت  
 کی، آپ ان سے کبھی جدا نہ ہوتے ماں کے جیتے جی آپ نے حج نہیں کیا۔



## مُلَكَّاً زِفَرَتْ سَرْسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

ابوہریرہ رضوی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ چار سال رہے آپ سفر و حضر میں آپ کے ساتھ ہوتے، آپ ان درون خانہ داخل ہوتے۔ آپ کی مجلسوں میں رہا کرتے آپ نے صفة اپنا مستقر بنایا تھا۔

ابوہریرہ ایک منواضع شخص تھے پیغمبر خدا کی خدمت بلا کسی طمع کے کرنے تھے۔ آپ صحابہ میں آتے جاتے قرآن کی تعلیم ان کو دیتے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انھیں اہل صفة کا مانیٹر بنادیا تھا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اہل صفة کو کسی کھانے پر بلا تے تو آپ حضرت ابوہریرہ عزیز کو پہلے بلا تے کرو ان کو بلا کے لائیں اور ان کو اپنے مرتبہ کے مطابق نشست دیں اس لئے کرو۔ اصحاب صفة کے منازل و مراتب سے پوری طرح وافق تھے۔

حضرت ابوہریرہ عزیز کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے غایت درجہ کی محبت تھی اس کا اندازہ اس داقعہ سے ہوتا ہے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے

آپ کو مارنے کے لئے درہ اٹھایا لاؤ آپ نے عرض کیا کہ مجھے درہ کی چوٹ اس سے بھی زیادہ عزیز تر ہے جتنی کہ سرخ اونٹوں سے محبت اس لیے کہ اس سے اتنا تو ہو گا کہ میں مُمِن رہوں گا اور یہ کہ خدا کے رسول کی ہر دعوت کو قبول کیا۔

جب مسلمانان عرب مسجد مدینہ کی تعمیر میں لگے تھے اور انہیں مسجد کی دیوار کے لئے اٹھا کر مسجد کے تعمیر پذیر حصہ کی طرف پہنچا تے تھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی انہیں مزدوروں میں رضا کارانہ موجود تھے آپ ایک بڑی ابینٹ اپنے شکم مبارک سے لگائے لئے جا رہے تھے حضرت ابوہریرہؓ کو یہ دیکھ کر رہا نہ گیا آپ رسول خدا کے سامنے آئے اور کہا کہ مجھے ابینٹ دے دیجیے یا رسول اللہ آپ نے فرمایا ابوہریرہؓ دوسری ابینٹ اٹھالو۔ فَإِنَّهُ لَا يَعْيَشُ إِلَّا حَيَشَ الْأَخْرَى آرام تو آخرت ہی کا آرام ہے آپ ہر اس چیز سے محبت کرتے جس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو محبت کرتے دیکھتے چنا پئے جب حضرت ابوہریرہؓ نے حضرت حسن بن علی کی زیارت کی تو آپ سے عرض کیا مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح بوسہ لینے کی اجازت دیجئے آپ نے اپنی تبیص اٹھا دی اور ابوہریرہؓ نے آپ کی ناف کو بلو سریا۔

آپ پھر خدا سے کبھی الگ نہیں ہوئے پاں جب آپ نے بھریں علا خفری کے ساتھ نمائندہ بنائے کہیجا اور آپ نے علامہ کو حضرت ابوہریرہؓ کے بارے میں ہدایت دی آپ نے انہیں اپنا موذن بنایا اور ابوہریرہؓ نے علامے کہا کہ میری آپیں تھوڑے نیپائیں چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حضرت ابوہریرہؓ رکھنے کا معاملہ آئندہ صفتیات میں آئے گا اس لئے ہم اس وقت انتہے ہی پر اتفاق کرتے ہیں۔

## حضرت ابوہریرہؓ کا اہتمام سنت

حضرت ابوہریرہؓ پیغمبر خدا کی ہدایت کے پابند تھے آپ پوری طرح اقتدار رسول کرتے اور لوگوں کو لذائذ و شہوت دنیا میں ڈوبے رہنے سے سختی سے روکتے۔ اس میں مالدار دنادر کی کوئی تمیز نہ فرماتے اسی طرح حاکم اور تابع دار کے مابین بھی فرق نہ ہونے دیتے۔ امت کو حق اور سیاست کی راہ پر ڈالتے۔ اگر کسی وقت وصنوکرنے والوں پر گزرتے تو فرماتے کہ خوب ابھی طرح وصنو کرو اس لئے کہیں نے ابوالقاسم صلی اللہ علیہ وسلم کو وین للاعقار اب میں النایر کہنے سن لے ہے۔ جب آپ سے فرآہ فی الصلوٰۃ کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا ہر نماز میں فرآہ ہے جس فرآہ کو خدا کے رسول نے ہمیں سنایا ہم نے بھی جھرے تم کو سنایا اور جس میں پیغمبر خدا نے اخفاں سے کام لیا ہم نے بھی اس میں اخفاں سے کام لیا۔

حضرت ابوہریرہؓ ہر دو ان بن حکم کے مکان میں جب وہ ابیر تعمیر ریا فنا تشریف لے گئے مکان میں کچھ نقوش تصاویر کی صورت میں نظر آئے تو آپ نے فرمایا کہ میں نے پیغمبر خدا کو یہ فرماتے ہوئے سن لے ہے کہ اس سے زیادہ ظالم کون ہو گا جو میری طرح تخلیق کرتا چاہتا ہے۔ ذرا ایک ذرہ تو تبلکے دکھائیں۔

آپ کی حدیث یا آپ کی سنت کے ہوتے ہوئے پھر کسی دوسری چیز کو قبول کرنے کا آپ کے بہاں کوئی سوال ہی نہ تھا۔ آپ کی حدیث کے مقابل کسی دوسری بات کا فکر نہیں بنتا اپنے کرنے پڑتے۔ آپ نے ایک شخص سے فرمایا کہ عرب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث بیان کرو تو پھر کسی دوسرے کا کوئی

مقولہ فاعل نقل نہ کرو۔

آپ فرماتے تھے کہ مجھے میرے خلبیل علیہ السلام نے تین باروں کی ہدایت فرمائی سونے سے پہلے ورنکا اہتمام کرو اور ہر مہینہ میں تین دن کا روزہ رکھوا درجہ کے دن غسل کیا کرو۔

سچ یہ ہے کہ ابو ہریرہؓ نے اس وصیت پر عمل کبھی ترک نہیں کیا چنانچہ عثمان مہدیؓ نے آپ سے پوچھا کہ آپ کیسے روزہ رکھتے ہیں تو فرمایا کہ ہفتہ کے ابتدائی دنوں میں تین دن روزے سے گزارتا ہوں آپ دشنبہ و پنجشنبہ کو بھی روزے رکھتے تھے۔

کبھی اپنے بعض دوستوں کے ساتھ اچانک روزہ رکھ لینے اور مسجد میں ان کے ساتھ معتکف رہتے اور فرماتے کہ ہم اپنی تطہیر کرنے ایسا کیا ہے۔ الورافع نے بیان کیا کہ میں نے عشار کی نماز آپ کے ساتھ پڑھی آپ نے اس میں اذالسماء والشفقت پڑھا اور اس میں سجدہ کیا میں نے دریافت کیا کہ اے ابو ہریرہؓ! تو اٹھوں نے جو ایسا فرمایا کہ میں نے حضرت ابو القاسم کے ساتھ اس میں سجدہ کیا ہے پھر اس کے بعد سے میں بھی اس سورت میں سجدہ کیا کرنا تھا۔ اس سے اس بات کا پتہ لگا کہ قرآن میں سجدہ نلاحت سے سجدہ مقصود ہیں۔ اذ أَقْرَءُ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ لَا يَسْجُدُونَ ۔

آپ ہمارت و پاکیزگی پسند تھے۔ گناہوں میں مبتلا ہونے سے ڈرتے رہتے۔ حتیٰ کہ ان کو اپنے اوپر بھی اعتماد نہ رہا وہ ڈرتے تھے کہ جوانی کا زمانہ ہے کہیں زنا میں ملوث نہ ہو جاؤں تو آپ نے دربارِ نبوت میں عرض کیا کہ اے خدا کے

رسول میں جوان ہوں مجھے زنا سے ہلاکت کا خطرہ ہے اور مجھ میں وسعت نہیں ہے کہ میں شادی کرلوں تو گیا اپنے کو خصی کروں تو آپ نے انھیں ناپسندیدگی کی نظر سے دیکھا آپ نے تین بار یہ گزارش کی تو آپ نے فرمایا کا انت تقدیر ہے جو ہوتا ہے لکھ دیا ہے اب تم خصی ہو جاؤ یا چھوڑ دو یعنی تقدیر میں جو کچھ لکھا ہے ہوتا ہے تم مانو کہ نہ مانو یہاں اس حدیث میں آپ کو اختیار نہیں دیا گیا ہے بلکہ اس پر تجیر کرنا مقصود ہے تاکہ ابو ہریرہؓ صبر سے کام لیں۔ اور حفاظت نفس کو آئیڈیل بنائیں یہ بھی ممکن ہے لہیز ہو تو اس سے ابو ہریرہؓ کے تقویٰ اختیاط کا پتہ چلتا ہے اور خدا اور رسول کی اطاعت کا التزام اس سے مستفاد ہوتا ہے۔ بنی معاصی میں پھنسنے کے خطرہ کا اظہار اور اس کی جیشیت معلوم ہوتی ہے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں وہ اپنی شہوت کو اور خود کو خدا کی راہ میں قربان کرنا چاہتے تھے تاکہ خدا اور رسول اس سے راضی ہو جائیں۔ لیکن سوال کرنے پر جب خدال کے رسول کا کھلا حکم معلوم ہو گیا تو آپ کا حکم مانتا ہی سب کچھ سمجھ کر صبر اور عبادت میں لگ رہتے۔

آپ پیشستہ اللہی کا ایسا غلبہ رہتا تھا کہ آپ تینا ہوں کہ مجلس میں ہوں یا ہر جگہ اس کا اندازہ ہوتا اگر کوئی جنازہ آپ کے سامنے سے گذرتا تو فرماتے شام سو برے کی مہلت ہے بشرط کو ایک دن مرن لے ایسی بلیغ و عطا کے ہوتے ہوئے بھی عفت کاوی عالم ہوتا ایک جاہاہے دوسرا رہ جائے کا یہ کہاں کی عقلمندی کی یات ہے۔

آپ انتدار رسول کے شیفتہ تھے آپ کے سمجھی چھوٹے بڑے کار و بارڈ کر عبادت میں ہوتے چنانچہ احمد بن حنبل زہری ابو مسلم سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہؓ نماز میں اپنے نسبے ہوتے دیکھ کر تجیر کہتے تھے اور فرماتے تھے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

اللہ علیہ وسلم کی طرح تمہارے سامنے نماز پڑھنا ہوں۔

دوسری روایت جسے ترمذی نے عبد اللہ بن ابی راقع مولیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح تمہارے سامنے نماز پڑھنا ہوں۔

عبد اللہ بن ابی راقع مولیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سن کر کی ہے کہ مردان نے آپ کو مدینہ میں نائب بن اکرم کے کارخ بکیا تو جمعہ حضرت ابوہریرہؓ نے پڑھایا اس میں سورہ جمعر پڑھی دوسرے میں اذاجاءكَ المُنَافِقُونَ عبد اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے ابوہریرہؓ سے ملاقات کر کے کہا کہ تم بھی جمیع میں وہی سورتیں پڑھتے ہو جو حضرت علیؓ کو نہیں پڑھتے میں تو حضرت ابوہریرہؓ نے فرمایا کہ میں نے انہیں سولتوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پڑھتے سنائے ہے۔

تبیسری روایت میں جو سعید بن مسیتب نے ابوہریرہؓ سے نقل کی ہے کہ ایک شخص نے کہا یا رسول اللہ کوئی ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھ سکتا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ سب کے پاس دو کپڑے ہیں اس پر اس نے کہا کہ ابوہریرہؓ ایک کپڑے میں نماز پڑھنے ہیں حالانکہ ان کے دوسرے کپڑے استینڈ پر ٹھنکے ہوتے ہیں۔

ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ حاضرین کی موجودگی میں حضرت ابوہریرہؓ فرماتے ہیں کہ جب کوئی پڑوسی اس دیوار میں جو پڑوسی کی دیوار سے لگی ہوتی ہو کھوٹی بھی سھوکنا چاہے تو اس کو اس سے دریافت کر کے ایسا کرنا چلے ہیے گرچہ پڑوسی کو اس سے لگنا بھی پڑے۔ جب آپ نے یہ حدیث بیان کی تو لوگ اپنی نظر انھا اٹھا کر دیکھنے لگے۔ حضرت ابوہریرہؓ نے فرمایا کہ تم کو اس پر تعجب ہے جو اس طرح کا انکار کر رہے ہو اس کا ثبوت میرے پاس ہے میں ایسا نہیں کر سکتا ہوں یہ حدیث پڑوسیوں کے ساتھ حسن معاملہ کے سلسلے میں کھنچی جب اس پر نیکر کا انداز دیکھا

اور دیکھا کہ اس معاملہ میں سنت کی پیری وی پر اکھیں اعتراض ہے تو آپ نے ہبہت سختی کا معاملہ کیا اور آپ کی شدت فاروقی شدت سے کم نہ ہوتی تھی، آپ کا غصہ خدا کے لئے اور اس کے رسول کے لئے کھا جو اس عبارت میں جھلک رہا ہے والی اللہ میں ہبہا بین ایسا یکم یعنی تم حاصلین سنت ہو کر اس قسم کی حماقت کا اظہار کرنے ہو۔ اب بیرون کے جوار کے سلسلے میں یہ کس درجہ کی بات ہے۔ علماء اس میں مختلف ہیں عام علماء اس کو جوار کے درجے میں قبول نہیں کرتے بلکہ اُسے مندوب و مستحسن سمجھتے ہیں، امام احمد بن حنبل حنفی کی عزیمت مشہور ہے اس کے وجوب کے قائل ہیں اور اس حکم کے اجراء کے لئے ماقبل پر حکم لگاتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پڑوں پر پڑوں کے ساتھ خیر کرنے کا حکم دیا ہے اس لئے احسان جوار کرنا چاہیے۔ میں ان صورتوں میں امام احمد کی تائید کرتا ہوں تاکہ اس پر زیادہ سے زیادہ پابندی سے معاشرہ میں خوبی اور حسن پیدا ہو جائے اگر ایک پڑوں کی مصالحت کی رعایت سے کسی دوسرے پڑوں کا ضرر نہیں ہوتا تو جائز ہے۔

سعید بن مسیب سے روایت ہے کہ کسی نے حضرت ابوہریرہؓ سے دریافت کیا کہ جنابت کے غسل میں تین بار پانی بہانا کافی ہو گا تو آپ نے فرمایا کہ پیغمبرؐ خدا جنابت کے موقعہ پر تین بار پانی اپنے سر پر جسم ہٹا کر پر بہارتے تھے اُس سے کہا کہ میرے سر پر بال کھنے ہیں تو آپ نے فرمایا کہ پیغمبرؐ کے بال بھی کھنے اور عمده تھے۔

آپ اس چیز کو سخت ناپسند فرماتے تھے کہ جمعہ کے خطبہ ہونے کے بعد

لوگ مسجد میں آئیں۔ چنانچہ فرماتے کہ بہاں گرمی کا اثر ہو جانا اُس سے بہتر ہے کہ گرمی کے ڈر سے بیٹھا رہے جب امام خطبہ دینے لگے تو لوگوں کی گردان پھانڈنا ہوا جمعہ کی نماز کے لئے آئے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ مسجد میں مصلیوں کو اول وقت میں آنے کو پسند کرتے تھے مگر سنت پر عمل ہو سکے۔ امام احمد نے ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جمعر کے دن مسجد کے ہر دروازے پر فرشتہ ہوتے ہیں۔ جو سب سے پہلے آنے والے کو ریکارڈ کرتے ہیں پھر دوسرا کو پھر تیسرا کو مگر جب امام خطبہ کے لئے آجاتا ہے تو پھر تو سمت کر خطبہ سننے میں مشغول ہو جاتے ہیں۔ اس حدیث پر عمل کے ساتھ ساتھ ابوہریرہ کا یہ قول ان کی پائیزہ طبیعت کو ظاہر کرتا ہے جس سے احساس بیدار ہو جاتے ہیں اور دوسروں کے شعور کا اندازہ لگتا ہے اور ان کے احساس کی رعایت بھی ضروری ہے اس لئے کہ گردان پھانڈ کر نماز میں جانے سے نماز پڑھنے والوں میں بے حسی بیدار ہوتی ہے اور ان کی توجہ ہٹ جاتی ہے جس سے ان کے فائدہ کا حصہ کم ہو جاتا ہے۔

اسی سلسلہ میں امام احمد کی وہ روایت ابو سائب مولیٰ سہند بن ابو زہرا سے نقل کرتے ہیں کہ انھوں نے ابوہریرہ کو بیان کرتے ہوئے سنا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جس نے نماز میں فاتحہ نہ پڑھنی تو اس کی نماز ناقص ہے۔ ناقص۔ تو ابو سائب نے ابوہریرہ سے کہا کہ جس وقت امام کے پیچھے ہوتے ہیں تو ابوہریرہ نے مجھے کہنی سے دھککہ دیتے ہوئے فرمایا کہ اے فارسی لئے جی میں پڑھ لیا کرو۔ میں نے پیغمبر خدا کو کہتے ہوئے سنبھالا ہے کہ میں نے نماز کو اپنے اور بندے کے

ما بین نصفان صفت تقسیم کر لیا ہے ان حدیث کے ہوتے ہوئے ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کسی چیز کو تعلیم نہ فرماتے اور اپنے اہل متعلقین کو اس کی ہدایت کرتے ہر حال میں سنت کا امر فرماتے۔ ہمیشہ لوگوں کو سنت پر چلتے کی ترغیب دیتے۔ اور رسول کریم کی اقتدار کی تعلیم فرماتے۔ اور سب سے زیادہ خود کو اور اپنے متعلقین کو اس کے عمل پر اعتماد کرتے اس لئے کہ خود پیغمبر کو کہتے ہوئے سن اتفاقاً کہ خدار حم کرے اس شخص پر جس نے رات میں الٰہ کر نماز پڑھی پھر اپنی بیوی کو جگایا۔ آپ نے اپنا عکس اسی کو بنایا اتفاقاً کہ وزوزہ رات کو نماز میں گزارتے تھے۔ آپ ایک تہائی رات مشغول عبادت رہتے پھر اپنی بیوی کو جگا دیتے ہوئے ایک تہائی رات خدا کے یاد میں گزارتی پھر وہ اپنی لڑکی کو اٹھادیتی تاکہ تیسری تہائی میں وہ عبادت کرے۔ اس طرح باری باری رات پھر عبادت کا سلسلہ جاری رہتا۔ آپ کے گھر میں گھر نے دامہاں اور آپ کے کنبے کے لوگوں نے بالخصوص بھائیوں نے اس کا مشاہدہ اپنی آنکھوں سے کیا ہے اسی طرح وہ لوگ بھی اس سے وافق تھے جو آپ کے بیہاں بہت زیادہ آدمورفت رکھتے آپ کے ساتھ اٹھتے بیٹھتے کھاتے پینتے تھے۔

آپ محتاط پاکیزہ طبع تقریب الی اللہ کے رسیا تھے۔ بُرا کرنے والوں کے ساتھ عموماً نرمی کا برتاؤ فرماتے چنانچہ ایک جلسنی خادمہ تھی جس نے آپ کو کسی وجہ سے رنجیدہ کر دیا تھا اس پر ایک دن کوڑا اٹھایا۔ پھر فرمایا اگر قیامت میں قصاص کا خطرہ نہ ہوتا تو تیرے چھلکے ادھیر دیتا۔ اچھا میں اچھے داموں تجھے فروخت کر رہا ہوں اس دینے والے کے ہاتھ، جس کا میں ہمیشہ حاجمت درہا جاتا تجھے خدا کے رئے

آزاد کر دیا۔

حضرت ابوہریرہؓ کی ایک مسجد ڈرائیک روڈ میں تھی ایک ان کے مکان ہیں تھی ایک ان کے شب باشی کے کمرے میں اور ایک ان کے دروازے پر تھی۔ جب گھر سے باہر آتے تو اس میں سب کے ساتھ نماز ادا کرتے اور جب گھر میں داخل ہوتے تو گھر والے آپ کے ساتھ نماز پڑھتے۔

صحب شام خدا کی پاکی اور تسبیح کا غیر معمولی انتہام تھا۔ آپ چوبیس گھنٹے میں بارہ ہزار تسبیحات کا معمول رکھتے تھے۔ اور خود فرماتے کہ میں اپنے گناہ کے لفڑ تسبیح کرنا ہوں اور جہنم سے پناہ ماننگے میں بڑی کثرت سے کام لیتے، اور لوگوں کو تسبیح پر اُبھارتے اور خدا کی اطاعت و فیضان گزاری کی ترغیب دیتے۔

لوگوں کو زمانے کے فسلا سے ہر وقت بیدار رہنے کو کہتے اور اسیں زمانہ کی چال بازی پر متینہ فرماتے اور فرماتے اگر تم کو کوئی سنت مل جائے اور تمہارا نفس تمہارے قابو میں ہو تو پھر سنت کو لوگوں تک پہونچا واسی وجہ سے مجھے موت کی خواہش رہتی ہے اس لئے مجھے ڈر ہے کہیں میرے رہتے وہ زمانہ نہ آجائے جب احمد قول کو امارت نصیب ہو۔ خدا کے احکام فروخت ہونے لگیں۔ خون کی کوئی قیمت نہ رہے۔ صدر حسی کا خاتمہ ہو جائے۔ امراء کے حفاظتی دستوں کی کثرت ہو جائے چبھوں کی کثرت ہو جائے۔ قرآن کی گلکوکاری کا زمانہ آجائے۔

آپ صرف لوگوں کو یہ نصیحت نہ کرتے تھے بلکہ سب سے پہلے خود اپنے اہل کو اس نصیحت کا مخاطب بناتے۔ اس وجہ سے ان کی صاحبزادی آپ سے فرماتی ہیں میری سہیلیاں مجھے عار دلانی ہیں کہ تمہارے والد تم کو سونے کے زلیخہ شامل

کیوں نہیں کرتے، تو اپ فرماتے کہ ان سے کہد و کہ میرے یا پ جہنم کے شعلوں سے ڈرتے ہیں، اپ کے تسلیک بالسنہ کی داستان طویل ہے اس کے لئے دفتر درکار ہیں بیس سعید بن مسیب کی اس روایت کاذکر کے اس بات کو ختم کرتا ہوں فرمایا کہ اگر میں مدینہ میں ہر کو دیکھ لوں تو اسے بھی نہیں روکتا اس لئے کہ حضرت نے فرمایا کہ مدینہ کے دلوں کناروں کے مابین کا حصہ حرم ہے یہاں سب ماامون ہیں۔

## آپ کا فقر و عفت

حضرت ابو ہریرہؓ فقراء و مساکین کے سرفہرست تھے سخت تنگی پر بھی مستقل مزاج رہے۔ بھوک کی شدت کے وقت پتھر پیٹ سے باندھ لیتے۔ دن گزرتے راتیں کٹیں مگر ایک یکمیں بھی منہ میں نہ پڑتی۔ چنانچہ اپنا دافعہ وہ خود بیان فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت مبارکہ میں آسودہ دلی کے ساتھ رہتا ہا لائکہ روٹی بھی نہ ملتی تھی نہ نزم کپڑے نہ خادم تھا نہ خادم تھی۔ بلکہ میں ایسے لوگوں کو دیکھتا تھا کہ معلوم نہیں کیا طبیعت بدلتے اور مجھے کھانا لکھلا دیں۔ میں بھی صفة کے ان سترا ازاد میں تھا جن میں سے کسی کے پاس چادر نہ تھی بلکہ تمد تھے جو گردان میں لگ رہتے۔ جب بھوک سے ترکیب نکھلتے تو اپنے جھروں سے مسجد میں آ جاتے اس نکلنے کا سبب صرف بھوک ہوتی تھی اور کچھ نہیں، وہاں بھی پہمیر کے دوست بیجا تے وہ مجھ پوچھتے ابو ہریرہؓ ایسے ناوقت کیسے نکل آئے ہو میں کہتا تھا بھی بھوک نہ نڑ پا دیا ہے۔

وہ لوگ بھی بھی کہتے۔ پھر ہم سب اللہ کر گھر طے ہوتے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوتے آپ پوچھتے اس وقت آنے کا کیا موقع ہے ہم سب نے عرض کرتے تھوک آپ تک لائی ہے ایک بار آپ تھوک ہم گھر کا ایک طشت لائے ہم میں سے ہر ایک کو دو دو تھوک رہیں دیں اور فرمایا ان دونوں کو کھا کر پانی پی لو آج کا دن آسودگی سے گزر جائے گا میں نے ایک ہی چھوپا را لھایا دوسرا چھوپا را رکھ چھوڑا یہی خدا نے فرمایا کہ تم نے ایک چھوپا را کیوں لھا رکھا ہے میں نے عرض کیا اپنی والدہ کے لئے آپ نے فرمایا اس کو کھا لو میں تمہاری ماں کے لئے دوسرے دول گا۔ میں نے اسے کھایا اور آپ نے دو چھوپا رے عنایت فرمائے۔

میٹھے کو ماں کے ساتھ ہی انداز اختیار کرنا چاہیے یا افرین ابو ہریرہؓ کو حبھوں نے سپوت ہونے کا ثبوت دیا گھور کریں! آپ کو اکثر تھوک ستائی اور آپ یہ ہوش ہو کر مسجد رسول میں گرد پڑتے۔ جو جو عائشہ صدیقہؓ اور مسید کے مابین پھر کوئی گذر تا تو بہ سمجھنا کہ جنون کا دورہ ہے اور آپ کے ساتھ بیٹھ جاتا آپ سرا ٹھاتے اور نبلاتے کہ یہ جنون نہیں ہے تھوک ہے۔

ابو ہریرہؓ بیان کرتے ہیں کہ میں تھوک سے زمین پر پڑا ہوا تھا شکم پر پتھر بھی بندھا تھا میں راستہ میں بیٹھا ہوا تھا حضرت ابو بکر صدیقؓ نے میرے پاس سے گزرے میں نے قرآن کی ایک آیت دریافت کی۔ میرا مقصد اس سوال سے ہمارا تلاش کرنا تھا مگر آپ بغیر جواب دیئے آگے بڑھ گئے اس کے بعد حضرت عمرؓ نے گزرے ان سے بھی میں نے سوال کیا مگر وہ بھی کچھ کہے بغیر آگے بڑھ گئے اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم گزرے آپ نے جو جو دیکھ کر

بھوک کی شدت کا اندازہ کر دیا آپ نے فرمایا ابو ہریرہ میں نے کہا بیک یا رسول اللہ میں آپ کے ساتھ گھر میں داخل ہوا اگھر میں دودھ کا ایک بیال موجود تھا آپ نے دریافت کیا یہ دودھ کیسا ہے آپ کو بتلایا گیا فلاں نے آپ کو پڑی بھیجا ہے آپ نے اس کے بعد کہا ابو ہریرہ اہل صفر کو جا کر بلا لا اور اہل صفة اسلام کے مہماں تھے نہ ان کے پاس مال کھانا اہل تھے۔ جب پیغمبر کے پاس کوئی صدقہ آتا تو آپ اس میں تصرف نہ فرماتے ان کو اہل صفة پر تقسیم فرماتے مگر جب کوئی پڑی آتا تو خود بھی بیٹتے اور اہل صفة کو بھی شریک کرتے۔ آپ کا مجھے بھیج کر اہل صفة کو بانانا کچھ بھلا نہیں لگا میں تو جی میں یہ چاہتا تھا کہ اس دودھ سے ایک بڑی مقدار مجھے مل جاتی تاکہ میں پی لیتا اور مجھ میں کسی قدر لا جان آجائی اتنا ساد دودھ پینے والے اہل صفة کو اونٹ کے منہ کو زیرہ معلوم ہوتا۔ لیکن خدا اور رسول کی طاعت کے بغیر حیا رہ نہیں، میں ان کے پاس آیا۔ سب خوشی خوشی چل پڑے جب سب بیٹھ گئے تو آپ نے فرمایا کہ ابو ہریرہ تم اسے تقسیم کر دو میں ہر ایک کو دیتا گیا ہر ایک پی کر اسودہ ہوتا گیا سب کو دینے کے بعد میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیا آپ نے مسکراتے ہوئے سر انھیا اور فرمایا اب تو ہم تم رہ گئے میں نے کہا صحیح فرمایا اے رسول خدا! آپ نے فرمایا تم پی لو میں نے پیا پھر فرمایا اور پیو میں نے پھر پی لیا اس طرح آپ بار بار فرماتے رہے اور میں پینتا گیا آخر میں میں نے عرض کیا اس خدا کی قسم جس نے حق دے کر آپ کو مبعوث کیا اب کوئی گنجائش نہیں ہے پھر آپ نے بقیہ مجھ سے لے کر پی لیا۔

آپ کے سامنے حضرت ابوہریرہؓ کی عفت کا ذکر کر رہا ہوں ایسی صورت  
 میں کہ بھوک سے آتیں قل ہوا اللہ پڑھ رہی تھیں۔ وہ خود فرماتے ہیں کہ حضرت  
 فالق اعظمؑ کے پاس میں آیا حضرت عمرؓ نماز کے بعد تسبیح پڑھ رہے تھے  
 اس لئے میں انتظار میں گر کارہا۔ جب آپ دنالافت سے فارغ ہوئے تو ہمیں  
 آپ کے پاس آیا اور عرض کیا کہ مجھے آیات قرآنی میں سے جند آیت پڑھا دیجئے  
 آپ نے فرمایا اس وقت تو میں کھانے کے موڈ میں ہوں۔ آپ نے مجھے آل  
 عمران کی چند آیتیں پڑھ کر بتائیں۔ جب آپ گھر پہنچنے تو مجھے زور در دارے  
 پر چھوڑ کر آپ اندر نشریف لے گئے میں جی میں سوچتا رہا کہ شاید کبڑے اتارے  
 ہوں گے اس کے بعد مجھے کھانے پر بلایں گے دیر تک لٹھرا رہا مگر کچھ اندازہ  
 نہ لگا۔ پھر میں تھک کر اٹھ کھڑا ہوا اور چل پڑا لہذا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم سے ملاقات ہوئی آپ نے مجھ سے مخاطب ہو کے فرمایا اے ابوہریرہ رات  
 دن بھوکے گزارنے سے تھا رے منہ سے خوب زوردار بوا رہی ہے میں نے  
 عرض کیا جی یاں میں روزہ نہ تھا اور روزہ کے بعد افطار کے لئے کچھ رکھا تھا نہیں  
 آیا اور اب بھی کچھ نہیں ہے کہ اسے کھا سکوں آپ نے فرمایا ساتھ آجائو  
 میں ساتھ ہو لیا آپ نے اپنی ایک بانڈی جو سیاہ رنگ کی کپڑی بلایا اور فرمایا کہ  
 یہ تھال اٹھا کے لا دو وہ تھال اٹھا لائی اُس میں بھی کھانے کے دھون کے  
 سوا کچھ نہیں تھا وہ دھون بھی جو کی قسم کا معلوم ہوتا میں کھاتا رہا اور اس کے  
 پیٹ میں ابھی کچھ نہ کچھ رہ ہی گیا تھا مگر وہ معمولی مقدار میں معلوم ہوتا تھا میں  
 آستین چڑھائے ہوئے برابر اڑھر اڑھر ٹوٹ لتا رہا اور کھا کر آسودہ ہو گیا۔

حضرت ابوہریرہؓ فرماتے ہیں میں سیمی میں پروان چڑھا اور ناداری کے عالم میں ہجرت کی میں بسرہ بنت غزو ان کا لوزک رخفا جس کی مزدوری پیٹ کی روئی تھی اہل بس مزدوری میں کام سپرد رخفا کر جب وہ سواری سے اتریں تو ان کی خدمت کروں اور جب سواری پر سوار ہوں توحدی خوانی کر کے اونٹوں کو تیار کروں خدا نے پھر اس زوج سے میری شادی کرائے اسے بیوی بنادیا۔ خدا کا شکر ہے جس نے دین کو زندگی بینا بنا اور ابوہریرہؓ کو بیشو اینا دیا۔

سر کردہ تابعین حضرت سعید بن مسیب فرماتے ہیں میں نے ابوہریرہؓ کو بازار میں پھرتے دیکھا جب وہ اپنے گھر میں سیٹھی پوچھتے کھانے کی چیز تھی اس پاس ہے اگر انہوں نے کہہ دیا ہے تو آپ فرماتے میں روزے سے ہوں۔

ابوہریرہؓ کچھ لا لجی تو تھے نہیں نہ آپ پیٹھیو ہی تھے۔ آپ بھوک کی پیچھے ڈنڈا بیکر نہیں پھرتے تھے بلکہ اتنے کھانے پر اکتفا فرماتے۔ جتنے میں زندگی رہ جائے سانس آتی جاتی رہے۔ اگر آپ کے پاس پندرہ چھوٹا سا ہوتے تو آپ پانچ کھالینے پانچ سحر کے لئے رکھتے اور پانچ دس رے دن کے افطار کے لئے۔

آپ نے بہت دلوں ناداری میں گزار کتب جا کے کہیں راحت کا گھنیہ رسا یہ ملا اور خیر کشیر حصے میں آیا خدا نے آپ کے مال میں برکت دی۔ خدا کا شکر ہر وقت ادا کرتے اور محتاجی کے دلوں کو خوب یاد کرتے لوگوں کو فضت دہی کی یاد دلاتے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدار پر اکھارتے رہتے۔ چنانچہ آپ کو ایک جگہ کے لوگوں نے بھنی ہوئی بگری کا گوشہ کھانے کی دعوت دی آپ نے انکار فرمایا اور فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دنیا سے کوچ فرمایا

مگر آپ نے جو کی روٹ بھی پیٹ بھرنہیں کھائی۔

مصطفارب بن حزن فرماتے ہیں کہ میں رات کی تاریکی میں سفر کر رہا تھا کہ ایک تجیر کی آواز کان میں آئی میں نے تیزی سے اپنا اوٹ اس نک سینچایا اور پوچھا گون صاحب ہیں آپ نے فرمایا کہ میں ابو ہریرہ ہوں میں نے دریافت کیا کہ یہ تجیر کا کیا معاملہ ہے ! کیا میں شکر خداوندی میں نہ پڑا رہوں میں نے عرض کیا کہ کیا شکر آپ نے فرمایا کہ میں بسرہ بنت عزوان کا لذ کر تھا خدا نے میری شادی اس سے کرادی اب وہ میری بیوی ہے ۔

آپ کے پاس جب مہمان آئے تو آپ اپنی ماں کے پاس بھیت کر جا کر ہو کر تمہارا بیٹا تم کو سلام کہہ رہا ہے اور یہ کہہ رہا ہے کہ کچھ گھلواد و پھروں میں دیباں ایک سینی میں نمک اور روغن زیتون کے ساتھ بھینجیتی یہ جب ان کا فرستادہ اس سین کو ان کے سامنے رکھتا تو ابو ہریرہ ہر طرفی زور سے تجیر کرتے اور کہتے خدا کا شکر جس نے ہمیں روٹ سے آسودہ کر دیا ایک زمانہ وہ بھی تھا کہ بجز کھجور اور پانی کے دوسرا غذا ایسہ نہ تھی ۔

آپ کتان کے بینے ہوئے دستی رو مال میں ناک سنکتے تھے اور فرماتے تھے واداہ ابو ہریرہ اب کتان میں اپنی ناک لیتا ہے ۔ تم نے وہ دن بھی تو دیکھے ہوئے کہ میں منبر و حجرہ عائشہؓ کے مابین بے ہوش پڑا رہتا تھا اُنے جائے ولے سمجھتے کہ مجھے جزوں ہے حالانکہ بخوبی کی شدت کے کچھ نہ ہوتا تھا ۔

## حضرت ابوہریرہؓ کا جود و سخا

حضرت ابوہریرہؓ ناداری کے باوجود پاک دامن تھے لوگوں کو نفع پہنچاتے ہانہ کھلدار رکھتے ہیں تھے خیر پسندی مہمان نوازی میں طاقت تھے۔ کشاوریش بھر خرچ میں فیاض تھے۔ جو ہانہ میں ہوتا اسے کبھی روکتے نہ تھے خواہ وہ حکم ہو یا زیادہ ان کی ناداری میں بخل کی ادنیٰ حجم لک تھی مکینہ پن عادات کا ان کی زندگی میں کہیں پتہ نہ تھا۔ لوگوں کی حاجت روائی کرتے۔ بھوکار ہنا اور رسول کے دستخوان کی ریزہ پیشی زل رپایی سے زیادہ محبوب تھی اپنی عسرت کی پوری زندگی میں اسلام کے مہمان تھے خدا کے رسول کے مہمان تھے اور آپ کے دوست بھی تھے۔

جب ان کو کشادہ حالی نصیب ہوئی تو غنا کی وجہ سے ان کے دل میں کوئی خشونت و قسادت پیدا نہ ہوئی دل پہلے ہی کی طرح نرم تھا۔ بلکہ مجسم جود و سخا تھے طحاوی بیان کرتے ہیں کہ میں ابوہریرہؓ کی خدمت میں جچھ مہینہ رہا مگر مجھے ابوہریرہؓ سے زیادہ سخا کسی میں نظر نہ آیا نہ مہمان نوازی ہی دھکائی پڑی۔

ابوعثمان ہدی سیان کرتے ہیں کہ میں ابوہریرہؓ کے بیہال بسات دن مہمان رہا اٹکی بیوی اور لونگرات کو تین بیہروں میں باری باری سے عبادت کرتے۔

ابوہریرہؓ پاکیزہ اخلاق پاک باطن تھے ان میں خیر پسندی اس درجہ میں تھی کہ مدینہ میں انھوں نے اپنے ایک مکان کو اپنے غلاموں پر صدقہ کر دیا تھا۔ آپ کے کرم کا ثبوت یہی بس ہے کہ آپ کس حد تک صدقہ فرماتے تھے اس کا ثبوت مردان بن حکم کے بیشکار کی دہ روابط ہے جس میں اس نے لکھا ہے

کہ مردان نے حضرت ابو ہریرہؓ کو سودینار بھیجے دوسرے دن ہملا بھیجا کہ وہ رقم آپ کے بیہاں غلطی سے پہنچ گئی ہے وہ آپ کے بھائے ایک دوسرے کے بیہاں جانی تھی تو ابو ہریرہؓ نے جواب دیا کہ میں تو اسے خرچ کر چکا جب میرا مشاہرہ دینے لگا تو اسے کاٹ لو۔ مردان اس سے ابو ہریرہؓ کی جائیگا کرنا چاہتا تھا ورنہ وہ تو آپ کو دے ہی چکا تھا۔

دیکھ لینا آپ نے ابو ہریرہؓ کی ناداری و مالداری تنگ حالی کشادہ حالی وہ کسی بدلتے شکرانے کے پیش نظر پر عمل نہیں کرتے تھے بلکہ خالص لوجه اللہ کیا کرتے تھے۔ ان کا بہ اندازِ زندگی اسلام میں داخل ہونے کے پہلے ہی دن سے تھا۔ جس دن ابو ہریرہؓ مدینہ کی ہجرت کر کے سرکار کی خدمت بھیما فریوئے ان کا ایک غلام بھاگ گیا تھا۔ ابو ہریرہؓ نے آپ سے ملاقات کے بعد اپنے اسلام کا اعلان فرمایا ادھر غلام بھی آکھڑا ہوا پیغمبر خدا نے فرمایا ابو ہریرہؓ تھا اسلام آگیا۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے اسے فوراً آزاد کر کے کہا کہ اسے خدا کے لئے آزاد کرتا ہوں۔

ابو ہریرہؓ نے کچھ ہی اُسے آزاد نہیں کیا تھا بلکہ خدا کو راضی کرنے کے لئے بڑی خوش دلی اور بڑی مسرت کے ساتھ آزاد کیا تھا حالانکہ ان کا احتیاج معلوم تھا تو خدا نے بھی اس کا بدلہ اس سے عمدہ دیا اسلام کی دولت نصیب ہوئی پیغمبر کی صحیت کا شرف بخشتا گیا۔ یہی ان کی آنکھوں کی ٹھنڈک اور سعادت ابدی تھی جو ان کو نصیب ہوئی کیا اب اس سعادت کے بعد بھی کوئی سعادت رہ جاتی ہے بھ۔

اپنے مال سے صدقہ کرنا انھیں بہت پسند تھا اس سے ان کو سکون دلی نصیب ہوتا تھا اس کا اجر انھیں دو گناہ لتا تھا ایک عمل کا دوسرا صدقہ آپ نے اپنی پیشانی سے پسینہ پوچھتے ہوئے فرمایا کہ یہ درسم جو مجھے ملا ہے اسے صدقہ کرتا ہوں اور یہ صدقہ مجھے فلاں کے مال سے لاکھ دولاکھ ملنے سے زیادہ پسند ہے۔

### عہدِ فاروقی رضی میں گوزنی

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابو ہریرہؓ کو بحرب بن علاء حضرتی کے ساتھ جانے کا حکم فرمایا تاکہ وہاں اشاعتِ اسلام کریں لوگوں کو مسائل دینی سمجھائیں اور امور دینی کی تعلیم کریں۔ آپ نے وہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیثیں لوگوں کی ضرورت کے مطابق سنائیں۔

عہدِ فاروقی میں آپ بھرپوئی کے گورنمنٹ مقرر ہوئے آپ جب وہاں سے واپس ہوئے تو دس ہزار کی رقم آپ کے پاس نکلی تو حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ خدا کے دشمن خدا کے کتاب کے دشمن! اتنی بڑی رقم تم نے اپنی بنائی حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا کہ نہ میں خدا کا دشمن نہ خدا کی کتاب کا بلکہ ان دونوں سے دشمن کرنے والوں کا دشمن ہوں تو فاروق اعظمؓ نے ذریافت کیا کہ رقم کہاں سے آگئی میں نے جواب دیا اگھوڑے پال رکھنے تھے ان میں اصناف اور غلاموں کی فرخت سے اچھی رقم حاصل ہوئی بہت سے لوگوں نے ہدیہ و تحالف بھیجے۔ آپ کی رقم کا جائزہ لیا گیا تو آپ کی باتیں ہم صحیح ثابت ہوئی۔

دوسری روایت میں ہے کہ گھوڑے جو میرے پاس تھے ان کی نسل میں اضافہ ہوا اور جنگ سے مالِ غنیمت کا حصہ ملا۔ حضرت عمرؓ نے بارہ ہزار کی رقم لے لی۔

ہمام بن سیحیؑ کی روایت میں ہے کہ اسماعیل بن عبد اللہ بن ابی حیفہ نے بیان کیا کہ حضرت عمرؓ نے ابوہریرہؓ سے فرمایا کہ گورنریٰ تم کو کیسی لیکن تو آپ نے فرمایا مجھے تم نے گورنر بنایا حالانکہ مجھے پسند نہ تھی۔ اب تم نے یہ عہدہ لے لیا تو مجھے خوشی ہوئی آپ نے مجرمین سے چار لاکھ وصول کئے حضرت عمرؓ نے پوچھا کسی سے سیجا تو وصول نہیں کیا آپ نے فرمایا نہیں حضرت عمرؓ نے پوچھا اپنے لئے کتنا دہاں سے لائے ہے تو آپ نے فرمایا بیس ہزار، حضرت عمرؓ نے فرمایا اتنی رقم کیسے ملی آپ نے فرمایا میں تجارت کرتا تھا حضرت عمرؓ نے فرمایا اپنا راس المال اور حق المحت لے کر باقی بیت المال میں داخل کر دو۔

حضرت عمرؓ نے ابوہریرہؓ کو دوسرے گورنرول کے برابر مال میں حصہ دیا ابوہریرہؓ فرماتے کہ میسکے خدا امیر المؤمنین کی مغفرت فرم۔

حضرت عمرؓ نے اس کے بعد گورنر بنانے کی پیش کش کی تو آپ نے انکار کیا اس پر فاردق اعظمؓ نے فرمایا کہ تم اس منصب کو ناپسند کرتے ہو حالانکہ حضرت یوسف علیہ السلام جو تم سے بہت زیادہ بہتر تھے ان کو گورنری کا منصب دیا گیا اور انہوں نے قبول کیا۔

آپ نے جواب دیا کہ یوسف علیہ السلام اب نبی تھے اور میں ابوہریرہ بن اسیہہ ہوں اور تمہاری ما تھنتی میں گورنری کرنے سے تینتیس بار توبہ کرتا ہوں

حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ پنیس کیوں نہ کہدیئے، آپ نے فرمایا وہی کافی ہے اس لئے کہ کوئی بات بغیر علم کے کہتے میں مجھے ڈر لکھتا ہے، بلکہ غیر معمولی غور کے فیصلہ کرتے جو جھگختا ہوں، میری پیچھہ اس نے نہیں ہے کہ اس پر ڈنڈے پڑتے جائیں نہ میرا مال اس نے ہے کہ اسے لوٹ لیا جائے، میری آبرد اس نے نہیں کہ گالیوں کی نذر ہو۔

اور بھی سوز بر جھ گیا آنکھ ہونم لیئے ہوئے پر لب پر ہنسی کھلی ہوئی سینہ یں غم دئے ہوئے تیرے فقیر ہو گئے سب کے کرم سے یہ نیاز پر کید وہ را بیک کر تباہ سے دہیئے کرم نے ہوئے

### حضرت ابوہریرہؓ فور عثمانؓ میں

حضرت عثمان پر مخالفین نے جب گھیراڑا اس وقت حضرت ابوہریرہؓ کچھ صحابہ اور ان کے لڑکوں کے ساتھ ان کے مکان میں گئا کہ حملہ اور ان کو روکا جاسکے۔ ان مہاجرین الفوار کی تعداد تقریباً سو تھیں ان میں عبد اللہ بن عمرؓ، عبد اللہ بن زیدؓ، حسین و حسنؓ، مردانؓ، ابوہریرہؓ اور دوسرے بہت سے متعلقین و خدام موجود تھے۔ اگر حضرت عثمانؓ ان کو اجازت دیتے کہ ان کی طرف سے حملہ آور ان کا دفاع کیا جائے تو یہ لوگ مخالفین کا منہ پھیر دیتے۔ لیکن حضرت عثمانؓ اتنے صلح جو وصلح پسند تھے کہ بجا کے دفاع کرنے کے موجودہ احوال و اعیان سے بیوں فرمایا کہ جن لوگوں پر میرا کوئی حق ہے ان سب کو میں قسم دیتا ہوں کوہہ ہاتھ نہ اٹھائیں اور بجا کے دفاع کے اپنے ٹھروں کی راہ لیں اور اپنے غلاموں سے فرمایا کہ جو اپنی تلوار میان میں کرے گا وہ آزاد ہوگا اس طرح

دفعہ کرنے والوں کے ہاتھ بھی بیکار ہو گئے۔ اور اندر ولی طور پر کسی لڑائی کا امکان نہ رہا مگر باہر مخالفین کا ٹھہر موجود تھا وہ اور بھی گرم ہو گیا۔ جو لوگ حضرت عثمانؓ کے گھر میں موجود تھے حضرت عثمانؓ کے اس فرمان کے بعد کیسے کسی سے لڑتے یا کسی کو مقابلہ میں بلاستے۔ لیکن جب مخالفین آگے بڑھتے تو خواہ نخواہ ہملازوں میں جوش آیا، حضرت عثمانؓ کی نصیحت لوگوں کے دھیان میں نہ رہی، دفاع میں معززین اکثر نکل پڑے پھر دوسرے پھر تیسرے اس طرح لوگ گتھم کتھا تھا، اس حالت میں حضرت ابو ہریرہؓ متوجہ ہوئے اس مجمع سے فریبا کا کلب کیا دیکھتے ہو۔ ایسی صورت میں جنگ ہی اچھی ہے۔ حضرت عثمانؓ نے جب یہ دیکھا تو فرمایا کہ اے قوم کے لوگوں تم کوئی نجات کی راہ دکھاتا ہوں اور تم مجھے ہنتم کی راہ پر لے لگاتے ہو۔

حضرت ابو ہریرہؓ نے ایسے سنگین حالات میں مجبور ہو کر حضرت عثمانؓ کی جانب سے مدافعت کی اجازت دے دی بلکہ حضرت ابو ہریرہؓ حضرت عثمانؓ کے پاس آخری سانس تک نجیب رہے۔ حدیث کی سب کتابوں کا اس پر اجماع ہے کہ حضرت ابو ہریرہؓ مدافعین عثمانؓ میں موجود تھے، اجلد صحا بپھی موجود تھے اور اول عضووں کے صاحزادگان بھی موجود تھے، اگرچہ حضرت عثمانؓ نے اس مدافعت کی سختی سے مبالغت کی چنانچہ حضرت ابو ہریرہؓ کے انتقال کے بعد ان کا جزاہ آل عثمانؓ لے کر چلے جو حضرت عثمانؓ کے بارے میں حضرت ابو ہریرہؓ کے تعلق کا لحاظ دیاں تھا۔ اسی طرح حضرت امیر معاویہؓ کو رمزدینیہ نے بھی وارثانِ ابو ہریرہؓ کی خبر گیری کافرمان جاری کیا اس نے کہ وہ معاصرین عثمانؓ میں تھے

اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ساتھ ان کے گھر میں بھی موجود تھے۔

میں تو صنم کر دیں بھی محاذان شوق تھا ہے شیخ حرم میں بھی رہا دل میں صنم نہ ہوئے  
میری نکاح میں عیال حادثہ ہائے وجہاں ہے اہل جہاں نیس آج بھی سا نغمہ لئے ہوئے

### حضرت ابو ہریرہ رضی دو ریاضیں

حضرت عثمانؓ کی شہادت کے بعد پانچ سال تک ثقافت مورخین نے حضرت  
ابو ہریرہؓ کے بارے میں بالکلیتہ خوشی اختیار کی ہے ہستہ ہے نکہ ہنک کے  
واقعات میں جن میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت شامل ہے حضرت ابو ہریرہؓ  
کا کوئی ذکر نہیں ملتا صرف زیاد بن عبد اللہ بکائی کی ابن حکم کلبی کے ذریعہ ایک روایت  
ملتی ہے کہ حضرت معاویہؓ نے بسر بن ابی ار طاڑ کو نکہ ہم میں حجاز روانہ کیا وہ  
مدینہ آئے تو حضرت علیؓ کے مقرر کردہ گورنر حضرت ابو الوب الصفاریؓ تھے انہوں  
نے گورنری چھوڑ کر راہِ فزار اختیار کی بسر نے یہاں ابیر معاویہؓ کی خلافت پر لوگوں  
سے بیعت لی پھر دہاں سے مکہ کئے اور مکہ سے میں کئے یہاں میں شمعان علیؓ  
کی ایک بڑی جماعت کا قتل عمل میں آیا حضرت علیؓ کو جب اس کی اطلاع  
ملی تو انہوں نے جاریہ میں قدامہ کو دو ہزار فوج کا سربراہ بنا کر اور وہیں بن مسعود  
کو دو ہزار کی ایک ڈویزن پر کمانڈر بنایا کہ بسر کی بسر کوئی کے لئے روانہ کیا، بسر اور  
اس کے ہمدرد بھاگ ٹھٹرے ہوئے جاریہ نے حضرت علیؓ کی خلافت پر دبار  
بیعت لی اور جب حضرت علیؓ کی شہادت کی خبر پہنچی تو حضرت حسنؓ کے لئے  
بیعت لینا شروع کر دیا جب وہ مدینہ آئے تو حضرت ابو ہریرہؓ لوگوں کے ساتھ

نماز پڑھا رہے تھے حضرت ابو ہریرہؓ بھاگ اکٹھا اس پر جاریہ نے کہا کہ یہ بند رکا  
بچہ مل جاتا تو اس کی گردان اڑا دیتا۔ اور حضرت حسنؑ بن علیؑ کی بیعت لے کر ایک  
دل قیام کر کے کونڈ روانہ ہو گئے۔ بپھر حضرت ابو ہریرہؓ والپس آکر نماز پڑھانے لگے۔  
جاریہ کے مقابلے میں حضرت ابو ہریرہؓ کا فرار ایک بے معنی بات ہے وہ تو  
مدینہ کے گورنر معاویہؓ سے پہلے رہ چکے تھے بلکہ اس فرار کا مقصد ایسے موقع پر  
فاتحین کی جانب بعض بے جا شد سے فاتح کو رد کنا مقصد تھا جو دیکھنے میں بھی  
آیا کہ ایسی صورت میں جاریہ ایک دن کے قیام کے بعد سب خبریت کا اندازہ  
کر کے کونڈ روانہ ہو گئے۔

جاریہ کو جو عنصیر آیا اس کی وجہ یہ نہ تھی کہ حضرت ابو ہریرہؓ خدا نخواستہ حضرت  
علیؑ کے دشمن اور معاویہؓ کے ہمدرد تھے بلکہ ان کا عنصیر اس پر تھا کہ حضرت ابو ہریرہؓ  
نے ابوالیوب الفصاریؓ کے مدینہ کی غیر حاضری کے زمانے میں نماز کی امامت کرنا  
شروع کر دی جب کہ وہ ابھی معزول نہ تھے ان کو اس سلسلہ میں بدگمانی ہوئی  
اور ان پر سختی کرنی چاہی حالت لوگوں نے حضرت ابوالیوب الفصاریؓ کے  
روپوش ہو جانے کی وجہ سے ان کی جلالت شان کے پیش نظر امام بنالیا تھا۔  
جہاں تک اندازہ لگتا ہے اُرُج یہی معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ابو ہریرہؓ  
اس فتنے سے الگ رہے اور لوگوں کو بھی الگ رہنے ہی کی ہدایت کی اس  
واسطے کر ان کے سامنے وہ حدیث تھی جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا تھا کہ میرے کچھ دنوں بعد شورشیں اٹھیں گے ان شورشوں میں  
بیٹھا ہوا کھڑا رہنے سے اچھا ہو گا اور کھڑا رہنا چلنے والے سے اچھا ہو گا، اور چلنے والا

دڑنے والے سے بہتر ہو گا۔ جو اس سے قریب ہو گا عیب دار ہو جائے گا اور جسے کوئی پناہ گا ہاں یا سھکانا مل جائے تو اس کو اس پناہ میں چلا جانا چاہئے۔

یہ بات پایہ ثبوت کو نہیں پہنچی کہ ابو ہریرہؓ ان فتنوں اور اختلافات میں شریک رہے سوائے اس روایت کے جو ابو جعفر اسکانی نے ذکر کی ہے کہ نعمان بن بشیرؓ حب دمشق سے حضرت علیؓ کے پاس مدینۃ قتال کے ختم کرنے اور مسلمانوں کو خوزریزی سے بچانے کے لئے تشریف لائے تو حضرت ابو ہریرہؓ ان کے ساتھ تھے جس میں انہوں نے پیش کش کی کہ شام و مصر امیر معاویہ کے قبضے میں رہے اور عراق و حجاز حضرت علیؓ کے زیر نیگیں رہے۔ یہ روایت صحیح نہیں معلوم ہوتی اس لئے کہ کسی ثقہ مورخ نے اس کا ذکر نہیں کیا ہے اور مجھے بخنز قفتح البلاعہ کی شرح میں ابو جعفر سے بلا سند روایت کے کوئی اور دوسری روایت نہیں ملی اس لئے کہ اس خبر کی صحت پر (جب کہ دوسری روایات صحیحہ اس کے مقابل م موجود ہیں) یقین کرنے کی کوئی ویہ نہیں معلوم ہوتی۔

اگر کسی طرح ہم اس کو تسلیم بھی کریں تو اس سے ابو ہریرہؓ کے فتنے میں شریک ہونے کا کہاں سے پتہ ملتا ہے کہ اس بات کا اندازہ ہوتا کہ وہ حضرت علیؓ یا امیر معاویہؓ میں سے کسی ایک گردہ کے ساتھ تھے بلکہ ان کے مکالم یکسوئی کا پتہ چلتا ہے اور صحابہ کے نزدیک ان کی جلالت شان کا علم ہوتا ہے اور حضرت علیؓ امیر معاویہؓ کے نزدیک ان کے مرتبہ کا اندازہ لگتا ہے اس لئے کہ وہ ماحوں کو خوشگوار بنانے جنگ و خوزریزی کو روکنے اور فریقین کو صلح و صفائی کی طرف بلانے میں لگ ہوئے تھے ان کی یہ مشغولیت اُنکے

علوٰ اخلاق حسن کردار اور مسلمانوں کو کلمۃ المسلمين پیش کرنے اختلافات سے گزر اور حق پسندی حق پذیری کی واضح دلیل ہے۔

بالفرض ابینا ہوتی بھی یہ پتہ نہیں لگتا کہ ابوہریرہؓ کسی گروپ کے ساتھ نہ تھے بلکہ اس سے توان کے مسلمانوں میں مقبولیت عامہ اور اعزازِ تمام کا پتہ چلتا ہے۔ پھر ہم کو اس روایت کی حجت کے چکر میں پڑنے کی ضرورت کیا ہے جب کہ اس سے زیادہ موثق و معتبر اخبار روایات ہمارے پاس موجود ہیں۔

کیسے پہنچ سکیں گے وہ منزل یا رکی طرف؟ سوزعزم سے بے خبر از صنم یہ ہوتے

حضرت ابوہریرہؓ گورنر مدنیشہ

حضرت علیؓ کی شہادت کے بعد حضرت حسن بن علیؓ نے امیر معاویہؓ کی خلافت تسییم کر لی اور خود کو خلافت سے الگ کر کے امیر معاویہؓ بن سفیان کو وہ جگہ عنایت فرمادی مسلمانوں میں اتحاد ہو گیا اور تمام ممالک اسلامیہ میں امن و سلامتی کا دور دُور ہو گیا امیر معاویہؓ نے گورنرزوں کا تقرر کرنے کے ممالک اسلام کے مختلف حصوں میں روانہ کر دیا امروان بن حکم اس وقت مدینہ کے گورنر تھے۔ حضرت معاویہؓ جب ان سے ناراض ہوئے تو حضرت ابوہریرہؓ کو گورنر مقرر فرمادیا اور جب حضرت ابوہریرہؓ سے ناراض ہوئے تو آپ کو معزول کر کے پھر مروان ہی کو گورنر بنادیا۔

مردان نے ابوہریرہؓ کو مدینہ میں اپنی جگہ مقرر کر دیا تھا جب وہ حج کئے معاویہؓ کے گورنریٰ حیثیت سے روانہ ہوئے تھے مروان مدینہ کا گورنر تھا لیکن ہم سے رکھہ ہر یا ۲۵ھ تک رہا اس کے بعد امیر معاویہؓ نے اسے معزول کر دیا مروان نے اپنی گورنریٰ کے زمانہ میں رکھہ ہر یا ۲۵ھ بیس دوبارہ حج کیا

اور دلوں مرتبہ اپنی جگہ پر حضرت ابوہریرہؓ کو اپنا نائب مقرر کر کج کے لئے گیا تھا  
غالباً یہ نیابت دلوں مرتبہ یا صرف ایک مرتبہ عمل میں آئی۔

یہ حضرت ابوہریرہؓ کے کردار کا مختصر جائز ہے جو انہوں نے حضرت عثمانؓ  
کے عہد خلافت اور حضرت علیؓ کے دور خلافت میں حضرت معاویہؓ کے دور خلافت  
مک پیش آیا جس کے آخر میں تو ان کا انتقال ہی ہو گیا یہ حادثات اور ان کی  
روایت اس قدر مختلف و مبین ہیں کہ ان کے ہوتے ہوئے کسی کے کردار کی صحیح تصور  
پیش کرنا ایک مشکل کام بن گیا ہے۔ خاص کر اسے سیاسی بکھرتوں نے اور  
بھی الحجاج دیا ہے اس لئے کہ روایات کثرت سے ہیں پھر ان میں اختلافات بھی  
اسی کثرت سے ہیں اور صحیح روایت کم ہیں اور ان روایات میں اہم اغلاق  
ہے جس سے مطلب نکالنا بھی بڑا مشکل کام ہے۔

بہر حال اتنا توہر ایک کو مانتا ہی پڑے گا کہ ابوہریرہؓ عہد تقویٰ میں فتنہ  
کے سراٹھانے اور خون ریزی کے سخت مخالف تھے اس طرح حضرت عثمانؓ خلیفہ  
ثالث پر بلا سبب بلاد بیل حملہ سے بھی سخت نالاں تھے۔ اسی وجہ سے وہ حضرت  
عثمانؓ کے ساتھ ساتھ ان کے گھر کے محاصرہ کے وقت تھے اور اس دور میں  
جو حضرت علیؓ اور امیر معاویہؓ کے اختلاف کا زمانہ ہملا تا ہے بالکل یک سور ہے وقت  
طور پر وہ حضرت امیر معاویہ کے زمانہ میں مدینہ کے گورنر ہے خواہ وہ امیر معاویہ  
کی طرف سے اصالۃ یا مردان کی طرف سے وکالت جب کوہ مسجد کے لئے روانہ ہوئے۔

## حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ اور جہاد

اس سے پہلے یہ آچکا ہے کہ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ جب مسیح سے مدینہ منورہ تجھریت کر کے تشریف لائے تو وہ زمانہ غزدہ خیبر کا تھا آپ وہیں پہنچ پہمیر خدا بھی وہیں تھے بیہاں پہنچ کر آپ اپنے دوسرے نیمی ہمسایلوں کے ساتھ ہو گئے جن کی سربراہی حضرت طفیل بن عمر فرمادار ہے تھے اس سے پہمیر خدا کو مسرت ہوئی اور مالِ غنیمت میں ان کا بھی حصہ دیا گیا اور ان لوگوں کو فوج کے میمنہ میں مقرر کیا گیا اور ان کے شعار کو مبرور قرار دیا گیا۔

اس طرح خیبر کی جنگ نہ پہلا معرکہ تھا جس میں ابوہریرہ رضی اللہ عنہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ شریک رہے اگرچہ آپ کی شرکت معرکہ خیبر جنگ کے ختم ہوئے کے بعد ہوئی پھر آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ساتھ ہٹری جنگ میں بھی رہے۔

اتفاقی طور پر پہمیر خدا نے آپ کو اپنا نائندہ بھی بعض موقعوں پر بناؤ کر دیجوا چنانچہ حضرت امام احمد سلیمان بن یسیار وابیت کرتے ہیں کہ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ فرمایا کہ مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے بعض نائندہ دونوں میں نائندگی عطا فرمائی۔ اور فرمایا کہ اگر فلاں اور فلاں دو شخصوں کو جن کا تعلق قریش خاندان سے ہے ملاقات کرو تو ان دونوں کو جلا کر خاکستر کر دو، جب ہمارا دفن نکلنے کے لئے تیار ہوا تو آخری اجازت کے موقعہ پر آپ نے فرمایا کہ میں نے تم کو خاکستر کرنے کا حکم دیا تھا مگر یہ کام کسی کو جلا دیا جائے خدا کے تو مناسب ہے اس لئے اب

تم ان دشمنوں کو پاکر قتل کر دینا۔

جناب بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو بعض سریات میں بھی روانہ کیا ہے جیسا کہ ابن ماجہ نے فوجوں کی روانگی اور ان کی سلامی کے باب میں ابو ہریرہؓ سے نقل کیا ہے کہ آپ نے مجھ رخصت کیا اور رخصت کے الفاظ ایہ تھے اَسْتَوْدِ عَلَّقَ اللَّهُ  
الَّذِي لَا يَضْعِفُ وَدَأْعُهُ۔ میں خدا کی سپردگی میں تمہیں دیتا ہوں اس کی سپردگی میں کوئی ضرر نہیں ہوتا۔

حضرت ابو ہریرہؓ نے آپ کے وصال کے بعد کبھی جہاد فی سبیل اللہ کو ترک نہیں کیا اور کیسے چھوڑ سکتے تھے جب کہ خود زبانِ نبوت سے سن چکے تھے اس ذات کی قسم جس کے قبضہ میں میری جان ہے مجھ سی بات دل سے بھاتی ہے کہ میں خدا کی راہ میں جنگ کروں اور شہید کیا جاؤں پھر زندہ ہو کر جنگ کروں پھر شہید کیا جاؤں پھر زندگی کے ساتھ اٹھ کر جہاد کروں اور شہید کیا جاؤں اور یہ حدیث بھی آپ سے سنی تھی کہ جہاد فی سبیل اللہ میں لڑنے والے لغبار اور جہنم کا دھوں کسی مسلمان کے نصیبے میں جمع نہیں ہو سکتا جس طرح ایمان اور زخمل ایک مومن کے قلب میں الکھا نہیں ہو سکتے۔

جب بھی ضرورت پڑے تو میں جہاد پر جاؤں۔ ہم حضرت ابو ہریرہؓ کو مدافعت کرتے ہوئے جنگ کی صفوں میں دیکھتے ہیں وفات تی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد پہلی جنگ جس میں حضرت ابو ہریرہؓ رضی اللہ عنہ صفت آرائناظر آئے وہ مذہبین سے جنگ تھی امام احمد مکمل سند عبید اللہ بن عبد اللہ بن عبید بن معوذ کی سند روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا کہ مجھے لوگوں سے جنگ کا حکم دیا گیا ہاں جب ائمہوں نے لا الہ الا اللہ پڑھ لیا تو ان کا خون اُن کامال اب محفوظ ہو گیا ہاں کسی کے حقوق کی تلافی میں اُسے لیا جاسکتا ہے ان کا حساب خدا کے پس پر ہے جب فتنہ مرتدین سامنے آیا تو حضرت عمر رضیٰ نے حضرت ابو ہریرہؓ سے فرمایا کہ تم ان سے جہاد کرو گے اور یہ بفردا صلی اللہ علیہ وسلم یہ فرمائی چکے ہیں تو صدقیق اکبر نے فرمایا خدا کی قسم میں نماز اور زکوٰۃ کے احکام کو الگ الگ نہیں کر سکتا جو ان دونوں کو الگ کر چکا میں اس سے خونریز جنگ کروں گا پھر ہم نے آپ کی رہنمائی میں جنگ کی اور جب غور کیا گیا تو اس کو سچ اور ہدایت سمجھا گیا اس کے قاتل ابو ہریرہؓ ہیں۔

ابن عساکر نے ذکر کیا ہے کہ یہ موک کی جنگ میں بھی حضرت ابو ہریرہؓ موجود تھے۔ آپ کے جہاد فی سبیل اللہ سے تعلق اور اسلام کے پرچم تسلی شہادت و محبت کو ہم امام احمد کی اس روایت کے آئینہ میں دیکھ سکتے ہیں جس میں ائمہوں نے حضرت ابو ہریرہؓ سے نقل کیا ہے ہم لوگوں سے ہندوستان کے جہاد کا پیمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لیا تھا کہ تم اگر اس جنگ میں شہید ہوئے تو اعلیٰ و پسندیدہ شہداء کی فہرست میں شمار ہو گے اور اگر دہاں سے سلامت واپس ہوئے تو ابو ہریرہؓ آزاد کہلاوے گے۔

### مزاج حضرت ابو ہریرہؓ رضیٰ

حضرت ابو ہریرہؓ کے مزاج میں نہ تو خشنکی تھی نہ آپ کے دل میں قیاد تھی نہ طبیعت میں خشونت تھی نہ آپ کا بر تاؤ بُرا تھا بلکہ آپ پاکیزہ مزاج

خوش اخلاق پاک باطن تھے۔ آپ کا فقر اور عبر ایسا نہ تھا کہ آپ کے مزاج میں تلخی پیدا کر دیتا بلکہ آپ اپنی طبیعت سلیمانی سے اپنے رنج و مصائب کو اس طرح دھو دینے گویا ان سے کبھی ان کو پالا ہی نہیں پڑا۔ آپ میں ہر انداز گفتگو ہر طرف زندگی سے پتھنے کی پوری صلاحیت موجود تھی۔ آپ خدا کے راستے میں دلخراش طعنوں کی پرواز کرتے آپ ناداری و تو نگری دلوں حالتوں میں یکسان رہئے، آپ نے دنیا کو بازار سے گزرنے والے کی طرح دیکھا۔ خریدار کی طرح نہیں۔ آپ کو گورنری سپرد ہوئی تو آپ میں خوت کی بولوت کیا ہوتی اس نے تو آپ کو اور بھی فرقتی اور خاکساری سکھا دی۔

مردان نے آپ کو بارہا مدینہ کا گورنر بنایا لیکن آپ اس زمانے میں بھی گدھ ہی پر سوار ہو کر نکلتے تھے اس پالان کے بجائے کمبل کا ایک ٹکڑا ہوتا تھا اور سرپر چھوڑ کی جھال کا گٹھا ہوتا تھا آپ اس شان سے مدینہ میں نکلتے لوگ دیکھتے تو فوراً راستے سے بہت جاتے کہ امیرِ مدینہ آرہا ہے۔

حضرت ابو ہریرہؓ بازار سے ٹکڑا بیوں کا گٹھا اٹھائے ہوئے گزرنے تھے اور آپ مدینہ کے گورنر بھی تھے تو تعلیمہ ابن ابی مالک قرظی کہتے کہ راستہ چھوڑ دئے امیر المؤمنین گزر رہے ہیں آپ فرماتے خدا تم پر رحم فرمائیں یہی باتی ہے تم نے بہت پچھ کر دیا ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ امیرِ مدینہ کی بھی کیاشان تھی لوگ راستہ چھوڑ رہے ہیں اور گٹھا ابو ہریرہؓ کے سرپر ہوتا تھا۔

زندہ باد! ابو ہریرہؓ اور ان کی امارت زندہ باد! اسلام جس نے اپنے فقیر کو بھی وہی مرتبہ دیا جو اس کے امیر کو حاصل تھا کہ رعیت کامعمولی فرد اپنے

ابیر سے راستہ کی تنگی پر مرا حم ہوتا تو آپ اس کو اتنی جگہ دیتے جس سے وہ گزر جاتا۔ سر پر پر بوجھ لدا ہوتا اور شوشیز مکے پسچار بیواؤ اور بتلا دا ب اس مسادات کے بعد بھی کوئی مسادات ہے اور اس فروتنی کے بعد بھی کوئی فروتنی ہے۔ اس پاک باطنی سے اونچی بھی کوئی پاکی ہے اس پاکیزہ نفس کے بعد بھی کوئی پاکیزگی رہ جاتی ہے الصاف سے بتادو۔

ایسا معلوم ہوتا ہے جیسے میرے سامنے ابو ہریرہؓ کھڑے ہیں اور آخر میں تک ابو ہریرہؓ کے پاس بچوں کی مرضیات کا گھر اعلم سقا کہ بچوں کو سب سے زیادہ بھانے والی دل بھلانے والی باتیں ہنسی دل کی لگی ہوتی ہیں آپ ان کے سامنے پنج بن جاتے نہ ساتھ کھلاتے ایسی حرکتیں کرتے جن سے پنج کھلکھلا بڑتے ان کے دلوں میں زندگی آجائی۔ مسرت جاگ اٹھتی۔

رات کو پچھے آنکھ بچوں کی ٹھیلیتے آپ اس میں چکے سے گھس جاتے بچوں کو خبر بھی نہ ہوتی جب کہ نفیبات اطفال کا من بھانا بھی کسی کو معلوم نہ تھا انہیں اس پر ضخیم مجلدات میں کتابیں لکھی ہوئی تھیں نہ تربیت اطفال کا علم سقا نہ مرکز نہ تصانیف نہ اس کی تربیت کے مرکز دنیا کے کسی حصے میں تھے کھیل کھیل میں اپنانک نکل آتے اور پاگلوں کی طرح زین پر دھم دھماتے پنج ہنس پڑتے پھر انہیں ایسا ڈرائی کے پچھے ادھر ادھر بھاگ کھڑے ہوتے اور سب ہنستے جاتے اور بھاگتے جاتے۔

اپنے احباب میں بھی آپ کی پُر لطف باتوں کا سلسلہ رہتا مگر اس بدلہ سنجی میں وقار و ادب ملحوظ رہتا۔ آس نہیں کسی بد ذوقی اور بچو ہٹپن کا

کوئی انداز و منظا ہرہ ہوتا بلکہ ان سے بڑی بڑی باتیں نکلتیں اور حکمت معلوم ہوتی۔ اس میں ایک طرف نشاط دوسرو کے سمجھتے ہوتے تو دوسرا طرف علم و حکمت کی گھر ایساں بھی ہوتیں آپ خود بھی مذاق فرماتے اور دوسروں کو بھی اس کا موقع دیتے یہ مذاق ایسے لطیف ہوتے کہ نہ تو کسی کے دل پر غبار آتا نہ کسی کا جی میلا ہونے پاتا۔

ان واقعات میں سے یہ مزاح جو الورافع نے نقل کیا ہے کہ وہ ہم لوگوں کورات کے کھانے پر بلاتے اور فرماتے یہاں عراق میں امیر المؤمنین کو چھوڑ دو کہ وہ غمِ حیات میں پڑے رہیں۔ تم لوگ یہاں آؤ اس طشت میں خراج وصول کر دے۔ ہم لوگ دیکھتے تور و غن زیتون سے تربت شرید طشت میں موجود ہوتی۔

دیکھ بیا آپ نے ابو ہریرہؓ کو ان کا اترانا بھی خوب کھانا کا ہنسا ہنسانا بھی کیا تھا۔ سلام اس پاک نبیؐ کے اخلاق عالیہ پر۔

## حضرت ابو ہریرہؓ کی اخلاقی جھلکیاں

مردان نے ابو ہریرہؓ کو اپنا نائب مقرر کر دیا تھا اس وقت آپ ذی الحلیفہ میں تھے آپ کی والدہ کا مکان اللگ تھا اور آپ کا اللگ۔ جب آپ گھر سے باہر آنے کا ارادہ کرتے تو آپ والدہ کے مکان کے دروازے پر کھڑے ہو کر فرماتے تا دِ مشفقة سلام علیک۔ درجۃ الشریف کا تہہ آپ جواب میں فریاتیں

و علیک و رحمۃ اللہ در بر کا تھہ پھر آپ کہتے خدا آپ کی خبر گیری فرمائے جیسی اپنے بچپن میں میری نگاہ داشت فرمائی تو آپ کی والدہ فرماتیں خدا نہیں بلند کرے جس طرح تم نے بڑھا پے میں میری ہزت کی۔ جب آپ گھر میں داخل ہوتے تب بھی ہری انداز آپ کا ہوتا۔

آپ نے حدیث رسول کا کلبیۃ انتقال فرمایا جب کہ پیغمبر فداء سے کسی شخص نے دریافت کیا کہ آپ مجھے کس چیز کا حکم فرماتے ہیں آپ نے فرمایا مال کے ساتھ بھلانی کا پھر دبارہ آس نے یہی سوال کیا اور آپ نے جواب میں فرمایا مال کے ساتھ بھلانی پھر چونقی بار اس نے یہی سوال کیا آپ نے فرمایا مال کے ساتھ بھلانی پھر جب پانچویں بار اس نے یہی سوال کیا تو آپ نے فرمایا باپ کے ساتھ۔ آپ نے اس تعلیم کو ایسا گھر میں باندھا کہ جب تک آپ کی والدہ زندہ رہیں آپ نے ان کی خدمت کے پیش نظر جنمیں کیا۔

لوگوں کو حسن اخلاق کی تعلیم فرماتے اور نیجر کی طرف بلاتے تھے چونکہ حدیث بنی کان میں پڑی تھی کہ آپ نے دو شخصوں کو دیکھا تو ایک طرف اشارہ کر کے فرمایا یہ تمہارا کون ہے اس نے جواب دیا میرے والد تو فرمایا کبھی ان کا نام لے کر نہ پکارتا ان کے آگے نہ چلتا ان کے آگے نہ بیٹھنا یہ روایت بخاری کی ہے اور فرماتے جو مسلمان بھائی سے ملے سلام کرے اگر اس کے سلام کے بعد سامنے درخت بیادیوار کا فاصلہ بھی آجائے تو سلام کرے جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سب سے زیادہ سمجھیں وہ ہے جو سلام میں سخن کرے اور

سبے نکماوہ ہے جو دعا میں کوتا ہی کرے۔

آپ صدر حمی رشته داروں کی پُرشس احوال فرماتے اور قطع رحم اور اقارب سے بے تعلقی کو منع فرماتے۔ جیسا کہ بخاری کی ایک روایت میں ہے کہ ابوالبُشَّر سلیمان رض حضرت عثمان رض کے غلام نے روایت کیا کہ ہمارے بیہاں حضرت ابوہریرہ رض پنجشنبہ کے دن جمعہ کی رات میں تشریف لاتے تو جلت وقت آپ نے فرمایا ہمارے سامنے سے وہ چلا جائے جو قاطع رحم ہو آپ نے یہ تین بار فرمایا مگر کوئی نہیں اٹھا۔ پھر ایک جوان جس نے اپنے پھوپھی سے دو سال سے بے تعلقی کر رکھی تھی اپنی پھوپھی کے پاس آیا۔ پھوپھی نے پوچھا بھتیجے کیسے آئے ہو ابھروس نے کہا کہ سناء ہے کہ ابوہریرہ رض تشریف لائے تھے اور یہ یہ فرمائگئے ہیں تو ان کی پھوپھی نے کہا کہ جا کر دریافت کرو انھوں نے یہ بات کس بنیاد پر کہی تو حضرت ابوہریرہ رض نے فرمایا کہ میں نے سناء ہے جناب بنی کریم علی اللہ علیہ وسلم سے کہ بنی آدم کے اعمال ہر جمعہ کی رات میں خدا کے سامنے پیش ہوتے ہیں اللہ تعالیٰ اس میں قاطع رحم کے اعمال کو قبول نہیں فرماتے باقی کے اعمال قبول کر لیتے ہیں۔

حضرت ابوہریرہ رض لوگوں کو چشم پوشی اور تسامح پر اُبھارتے تھے کہ وہ ایک دوسرے کی غلطیوں کو نظر انداز کرتے رہیں اور عیوب سے آنکھ بند رکھیں چنانچہ آپ فرماتے ہیں کہ اس کو غیر کی آنکھ کا نہ کانظر آتا ہے اور اپنی آنکھ کا شہنشیر سے دکھائی نہیں پڑتا۔

آپ خاکسار و متوا صنع نہ تھے۔ آپ کے حسن اخلاق کا نمونہ بچوں کو دکھانا

کھلانا اور ان سے نرمی و شفقت کا برتاؤ کرنا تھا۔

## مرض الموت

حضرت ابو ہریرہؓ بیمار ہوئے مروان بن الحکم آپ کی عبادت کے لئے آئے اور کہا کہ خدا یا ک ابو ہریرہؓ کو اچھا کر دیجئے آپ نے فوراً فرمایا کہ اے خدا اب تو تجھ سے ہی ملنے کی آرزو ہے میری یہ آرزو پوری فرمادیجئے مروان عبادت کے بعد واپسی میں ابھی اپنی سواری پر بھی نہ بیٹھا تھا کہ آپ کا وصال ہو گیا۔

آپ لوگوں کو نصیحت فرماتے ان کو اچھائی کا حکم فرماتے اور زمانے کی برابریوں سے رکنے کی ہدایت کرنے اسی طرح دنیا میں الجھن سے بھی روکتے یہ اس وقت کی باتیں ہیں جب آپ بستر مرگ پر نظر۔

آپ کی عبادت کے لئے ابوسلم عبد الرحمن تشریف لائے انہوں نے شفا کی دعا کی آپ نے فرمایا آے خدا اب مجھے واپس نہ کیجئے یہ کلمہ آپ نے دوبار اپنی زبان سے نکالا۔ پھر فرمایا ابوسلمہ موت اگر تھارے قابو میں ہو تو مرننا ہی اچھا ہے اس لئے کہ جس خدا کے قبضے میں میری جان ہے اس کی قسم کھا کے تم سے کہتا ہوں کہ مجھے وہ دل دو رہنیں دکھائی پڑتے جب علماء پر وہ دور ہو گا جس میں وہ موت کو سرخ سونے سے زیادہ پسند کریں گے اور وہ دل بھی دور نہیں ہے جب کوئی کسی مسلمان کی قبر پر بہو پنج گلوتو آرزو کرے گا کہ اے کاش میں ہی اس قبر کا میکن ہوتا۔

حضرت ابو ہریرہؓ کو مرض الموت میں زونا آگبائی لوگوں نے دریافت کیا

ابوہریرہؓ آپ کے آنسکیوں نکل پڑے آپ نے فرمایا یہ دنیا، اس کی متاع چند روزہ، مجھے نہیں رُکارہی ہے بلکہ میں سفر میں متزل کی دوری اور زاد سفر کی کمی پر رُدو رہا ہوں کہ مجھ پتہ نہیں کہ میری فردگاہ جنت اور جہنم میں سے کیا بہیں سواری ہے کہ زندگی بھتی جا رہی ہے۔

جب آپ پر موت طاری ہو گئی تو حضرت ابوہریرہؓ نے فرمایا کہ میری موت کے بعد خیمه نصب نہ کیا جائے اور آگے آگ تو خورات کے لئے جل رہی ہو اور میراجنازہ جا رہا ہوا ایسا نہ کیا جائے میراجنازہ تیزی سے قبرستان پہنچایا جائے اس لئے کہ میں نے سنائے ہے جناب بنی کرتم صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے کہ جب رجل صالح میراجنازہ پر ہوتا ہے تو کہتا ہے مجھے جلدی پنچاؤ اور کافروں کا جب جنازہ اٹھایا جاتا ہے تو وہ کہتا ہے ہائے مجھے کہاں لے جا رہے ہو حضرت ابوہریرہؓ فرماتے ہیں کہ ہر مرض سے زیادہ مجھے بخار پسند آتا ہے اس لئے کہ بخار پورے جسم کا مرض ہے باری تعالیٰ ہر عضو کے حصے کے مطابق بیماریوں کا اجر تقسیم فرماتے ہیں بہاں ہر عضو مبتلا ہو تو ہر عضو اپنا حصہ پا جائیگا۔

### وفاتِ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ

آپ کی موت کے بارے میں موذین مختلف ہیں۔

ہشام بن عروۃ فرماتے ہیں کہ حضرت صدیقہؓ اور حضرت ابوہریرہؓ کا ۸۵ھ میں انتقال ہوا۔ یہی رائے ملاعی کی ہے اور علی بن المدینی بھی اس رائے سے متفق معلوم ہوتے ہیں۔

ابو منشیر نے کہا ہے آپ کا وصال ۵۸ھ میں ہوا۔

داقتی ابو عبیدر نے لکھا ہے کہ آپ کا وصال ب عمر ۸ سال ۵۹ھ میں ہوا۔  
اکھوں نے حضرت عائشہؓ کی نماز جنازہ میں رمضان ۵۸ھ میں شرکت کی تھی  
اسی طرح حضرت ام سلمہؓ کی نماز جنازہ بھی شوال ۵۹ھ میں ادا کی اس کے بعد  
آپ کا انتقال ہوا۔

### روایات کا اختلاف

ابن حجر نے داقتی کی روایت کا ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے کہ یہ داقتی کی  
کھلی غلطیوں میں سے ہے اس لئے کہ حضرت ام سلمہؓ ۵۸ھ تک جیات تھیں  
صحیح مسلم کی روایات سے یہ بات ثابت ہوتی ہے ازواج مطہرات میں سے آپؐ نے  
جس کے جنازے میں شرکت کی وہ حضرت عائشہؓ پیں جیسا کہ ہشام بن عرودہؓ نے  
کہا ہے کہ دونوں کا وصال ایک ہی سال میں ہوا۔

میں کہتا ہوں کہ دفات ام سلمہؓ کے سلسلہ میں جو غلطی داقتی سے ہوئی  
اس سے ابو ہریرہؓ کے دفات کی غلطی کہاں سے نکل آئی۔

ابن کثیر نے لکھا ہے کہ درست بات یہ ہے کہ حضرت ام سلمہؓ کا وصال حضرت  
ابو ہریرہؓ کے بعد ہوا اور بہتوں نے کہا کہ ابو ہریرہؓ ۵۹ھ میں دفات پاگئے تھے۔  
ہشام بن عرودہ حضرت عائشہؓ کے قربانی رشتہ داروں میں ہونے کی وجہ  
سے دوسرے روایت تحریکی خصوصیت کی وجہ سے دوسروں کے مقابلے زیادہ  
قابلِ ثائق ہیں یہ تو کسی نہ نہیں کہا کہ ان کی دفات ۵۸ھ میں ہوئی حضرت  
عائشہؓ کی دفات البتہ ۵۸ھ میں عام طور سے مشہور ہے اگر اسی سال حضرت

ابوہریرہؓ کا وصال بھی ہوا تو پھر متین ہے اور اگر چند مہینے کا گیپ تسلیم کر لیا جائے جو چند مہینے سے زیادہ نہیں ہے تو ممکن ہے کہ ۵۹ھ کے ابتدائی تاریخوں میں وفات ہوئی ہو۔

جب آپ کا وصال ہوا ہے تو ولید بن عتبہ بن ابی سفیان مدینہ کے گورنر ہوئے کہ مرداں کو ۵۹ھ میں حضرت معاویہؓ معزول کر چکے تھے۔ ولید نے نماز جنازہ پڑھائی تھی ان کے جنازے میں حضرت عبد اللہ بن عمرؓ حضرت ابوسعید خدریؓ جیسے جلیل القدر صحابہ موجود تھے اور مرداں بن حکم بھی موجود تھے ابن عمرؓ جنازے کے بایس جانب کا اگلا حصہ تھا میں ہوئے تھے۔ اور تلقین ترجم کثرت سے فرماتے تھے۔

حضرت عثمانؓ کی اولاد جنازہ برداشتی اور بقیع کے مدفن تک اسی انداز میں لے گئے اولاد کو ان کی اُس لائے کا پاس تھا جو حضرت عثمان کے بارے میں تھی۔

ولید بن عتبہ گورنر مدینہ نے حضرت معاویہ کے پاس حادثہ موت کی اطلاع کی تو آپ نے فرمان جاری کیا کہ ان کے واٹھیں کو دس ہزار درہم دے دیجئے جائیں اور ان کے ساتھ عمدہ برتاو کیا جائے اس لئے کہ دہ ناصرین عثمان میں تھا اور آپ کے ساتھ آپ کے مکان میں موجود تھے۔

## خاندان ولپماندگان

حضرت ابوہریرہؓ نے عتبہ بن غزوں گورنر صحابی مشہور کی ہمشیرہ بسرہ بنت غزوں سے شادی کر لی تھی اور غالباً یہ شادی پیغمبر خدا کے وصال کے

بعد عمل میں آئی آپ اس شادی سے بے حد سرور تھے اور بسرہ بنت غزوان سے شادی کو نہایت قدر کی نگاہ سے دیکھتے اس پر مسرت کا اظہار کرتے خدا کا شکر بجالاتے۔

آپ نبھی اولادِ نزینہ حضرت محرو و عبد الرحمن و بلاں اور ایک صاحبزادی جن کا نام تاریخ نے بھلا دیا اپس ماندگان میں چھوڑا۔

محرمہ مدینہ ہی میں حضرت عمر بن عبد العزیز کے دورِ خلافت میں منتقال کر گئے انھوں نے پدر بزرگوار سے براہ راست حدیثیں روایت کیں اور حضرت فاروق رضیٰ اعظم سے اور عبد اللہ بن عمر سے روایت کی اور آپ سے آپ کے صاحبزادے مسلم ابن شہاب زہری، عاصم شعبی، ابن عقیل عطاء عکبر مصعب، عبد اللہ بن طہر نے حدیث روایت کی آپ کی مردویات کم ہیں۔



# بادشاہ

## حضرت ابوہریرہ رضی کی علمی زندگی

(۱) آپ کا حرص حدیث طلبی (۲) ناقابل فراموش جتوئے علم (۳) آپ کی مجلسِ حدیث اور اشاعتِ حدیث (۴) کثرتِ حدیث و سعیتِ علم (۵) آپ کا حافظہ (۶) کذب سے احادیث کو بچانے کی سعی (۷) ابوہریرہ رضی قاضی کی جیشیت میں (۸) آپ کے شیوخِ حدیث دلماضہ (۹) آپ سے مردی حدیثوں کی تعداد (۱۰) آپ کی روایت کے نمونے (۱۱) ابوہریرہ رضی دوسروں کی زبان سے (۱۲) ابوہریرہ رضی میں اصح الطق (۱۳) ابوہریرہ رضی فتاویٰ کی روشنی میں۔

### ڈائیاچئٹھیات

غزوہ خوبی سے واپسی کے بعد آپ کو صحبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صرف چار سال نصیب رہی اس وقت عمر تیس سال سے کچھ زائد تھی۔ آپ نے جوان صلاحیتوں کے ساتھ صحبت رسول اکرمؐ کا فیض انھیا اور وصال تک

آپ کے ہو کر رہے۔ آپ از واج مطہرات کے مکان میں حضور کے ساتھ ساتھ آتے جاتے تھے آپ کی خدمت بجا لاتے آپ کے پیچے نماز پڑھتے جہاد درج میں آپ کے ساتھ ہوتے آپ کی کسی مجلس سے غیر حاضر نہ رہتے بلکہ مسجد ہی آپ کی قیام گاہ ان سے ذرا فاصلہ پر پیغمبر خدا آنکھوں کے سامنے ہوتے تھے اسی وجہ ہے سننِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بہت بڑے حصے کے آپ عارف تھے آپ نے پیغمبر کی سنتوں کی یاری کیا تھیں تطبیق شریعت کی ایک ایک بات انھیں یاد تھیں اسی وجہ سے پیغمبر خدا نے آپ کو علام حضرتی کے ساتھ بحیرین روانہ فرمایا آپ موذن بھی تھے اور امام بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کے حرص علی الحدیث کو پوری طرح جان لیا تھا ان کے شیفتگی علم سے بھی واقعہ تھے اس نے آپ حضرت ابو ہریرہؓ کی ہربات کا جواب عنایت فرماتے آپ کو دعا میں دے اگرچہ آپ کی صحبت رسول کی مدت کم ہے اور آپ کی مرویات اس مدت صحبت کے اعتبار سے بہت زیادہ ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ لمبھر کے لئے بھی آپ کی نظر سے اوچھل نہیں ہوتے دن درات کے اکثر اوقات آپ کی خدمت میں گذرتے اگر آپ تھوڑی دیر کے لئے اوچھل بھی ہوتے تو آپ کی عملیات طبیعت وہ سب کچھ معلوم کر لیتی جو اس قابل مدت میں آپ سے عمل میں آتے اس لئے کہ آپ شیفۃ سننِ رسول تھے آپ اپنی نظری مناسبت کے ساتھ حصوں علم کی سی بھی فرماتے اگر کوئی بات مشکوک معلوم ہوتی تو آپ فوراً ادرا ریافت کر کے اپنا شک زائل کر لیتے۔

آپ نے مروان بن حکم کے اس کہنے پر سخت خفگی کا اظہار فرمایا کہ تم نے

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے حدیثوں کی بہتات کر رکھی ہے آپ نے فرمایا خدا کی قسم میں آپ کی حدیث سے اس دور کے لوگوں میں سب سے زیادہ واقف ہوں اگرچہ مجھ سے پہلے بہتوں نے صحبتِ رسول سے فیض اٹھایا ابہتوں نے لگھ بار جھوڑ ابہت سے احوال و انصار رہے پھر بھی خدا کی قسم میں سب سے زیادہ حدیثِ رسول کا عالم ہوں۔ دنیا جانتی ہے کہ میں پل بھر کئے بھی آپ کی صحبت سے جدا نہیں ہوا۔ مجھ سے عمر و عثمان رضی اللہ عنہم زیرِ حسین جیسے جیسے جلیل القدر صحابہ بھی حدیثیں دریافت کرتے۔ مدینہ کی زندگی میں آپ نے جو کچھ کہا یا جن چیزوں پر عمل کیا یا جن پر خاموش رہے جن کو پسند کیا ان میں سے ایک بھی خدا کی قسم مجھ سے پوشیدہ نہیں ہے میں ان لوگوں سے بھی پوری طرح واقف ہوں جنہوں نے خدا اور رسول کو پسند کیا ان سے بھی واقف جن کا جو مرتبہ خدا کے رسول کے نزدیک تھا، میں آپ کے رفقاء سے بھی واقف، ابو بکرؓ آپ کے رفیقِ غار تھے اس کے علاوہ اور بھی رفقاء ہیں جن سے میں خوب اچھی طرح واقف ہوں ابو عبد المالک مجھ سے پوچھتے ہیں اولادُ ان جیسے کتنے ہیں جو مجھ سے علم حاصل کرتے ہیں اس لئے کہ وہ جلتے ہیں کہ میں حدیثِ رسول کا پیشوار ہوں میں شفیق پیر کا کٹھلا ہوں۔

اس ڈانٹ کے بعد مردان کو دوبارہ اس قسم کی بات کہنے کی ہمت نہ ہوئی آپ سے بھی ڈرتار ہتا تھا اور آپ کے جواب سے بھی۔

ایک دوسری روایت میں ہے کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے مردان سے فرمایا کہ میں بلا کسی لائق کے اسلام لایا اور اپنے اختیار و مرضی سے ہجت

کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ پسیر خدا سے محبت و شیفتنگی کا غیر معمولی منظاہرہ کیا تم تو پیغمبر کے گھر کے آدمی تھے پیغمبر کی پہلی پکار جہاں سے شروع ہوئی اس زمین کے رہنے والے تھے۔ تم نے داعی حق کو اس کا وطن چھوڑنے پر مجبور کیا داعی اور اس کے رفقاء کو مستایا تم میسرے بعد اس وقت اسلام لائے جب تھا رہاری جالنوں پر آپ ٹری را فرار مسدود تھی مروان آپ کی اس گفتگو سے شرمند ہوا اور آپ سے ڈرتا رہا۔

### حضرت ابو ہریرہ رضی کی شیفتنگی حدیث

حضرت ابو ہریرہ رضی فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا ماذادِ الیک و ربک فی الشفاعة تلو آپ نے جواب میں فرمایا میری جان جس کے قبیفے میں ہے اس کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ تم میری امت کے پہلے آدمی ہو جس نے مجھ سے یہ سوال کیا ہے۔ میں نے تم کو جو یا علم سمجھا ہے اس لئے سن لو کہ خدا کی قسم جنت کے دو دوازے پر گھنگاروں کا ہجوم اور ان کی رہکاپیل میری بے چینی کے لئے میری شفاعت سے زیادہ اہم اور قیمتی ہے اس لئے میں شفاعت کر دکا اور جانتے ہو میری شفاعت کہاں ہوگی : کیسے ہوگی کس کی ہوگی - وہاں پر اس شخص کی شفاعت کروں گا جس نے اپنی زبان سے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ اخلاص کے ساتھ کہ دیا اس کا دل اس کی زبان کے ساتھ رہا اور اس کی زبان اس کے دل کی ترجمان بنی دوسری روایت میں ہے کہ میں اپنی شفاعت کی سعادت سے قیامت میں اس شخص کو نوازا و نکا جس نے اخلاص کے ساتھ

دل بسے کلمہ **لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ** کہ دیا۔

آپ نے دیکھ لیا خود پیر نے حرص علی الحدیث کی شہادت حضرت ابو ہریرہؓ کو عطا فرمائی اب اس سند کے بعد کوئی اور سند بھی مطلوب ہو سکتی ہے ؎ یہ سند تو علی ترین سند ہے۔ جسے یہ سند ملی اس کی عظمت و سعادت کا کیا کہنا اور خود اصحاب نبی نے بھی آپ کے جرأت سوال کا ذکر بارہ کیا ہے جن میں انھوں نے کہا ہے کہ ابو ہریرہؓ پیغمبر خدا سے جن باتوں کو بے کھٹکی دریافت کر لیتے تھے دوسرے صحابہؓ تو اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے تھے۔ چنانچہ ابی بن کعب فرماتے ہیں کہ ابو ہریرہؓ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال میں بے تکلف کئے ہم لوگ جس سوال کی ہمت بھی نہیں کر سکتے تھے وہ بے خطر پوچھ لیتے تھے۔

حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ دلکش کسی چیز کو نہیں دیکھا آپ کا چہرہ مبارک دیکھ کر ایسا معلوم ہوتا کہ پسا ہوا سورج آپ کے چہرہ مبارک کے زور پر ابو ہریرہ والہانہ باہمیں خود پیر خدا سے کہتے اور اس کا لطف اکھاتے۔ جب ابو ہریرہؓ آپ کی مجلس میں ہوتے تو نشاط ہوارہ کی طرح اچھلتا اور سرور چشمہ کی طرح ابلتا۔

اس کی شہادت اس روایت سے ملتی ہے جس میں امام احمد نے ابو ہریرہؓ سے روایت کی ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا اے خدا کے رسول آپ پر جو نبی میری نگاہ پڑتی ہے مَنْ أَعْلَمُ بِمَا بَيْنَ أَرْبَابِ<sup>۱</sup> ہو جاتا ہے آنکھیں ٹھنڈی ہو جاتی ہیں آپ مجھ کو ہر چیز بتا دیجئے آپ نے فرمایا خدا نے ہر چیز کیا ان سے پیدا کیا آپ نے عرض کیا ایسا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجھے وہ کہا بتا دیجئے

چھے کرنے کے بعد میں جنت میں داخل ہو جاؤں آپ نے فرمایا ہر کس دن اکس پر سلام بھیجو، مہمان لوازی کرو، رشتہ داروں کو جوڑے رہو۔ رات بھیگے سماز کئے اٹھ جاؤ، ان اعمال کے کرنے کے بعد جنت میں بلاروک لٹک داخل ہو جاؤ۔ ابو ہریرہؓ کا لا شعور شعور کی طرح بیدار تھا ان کے قلب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت جاگ اٹھی تھی دماغ آپ کی لگن کے احساس سے مخمور تھا ہبھی وجہ تھی آپ کو دیکھتے ہی نشاط ابھر آتا۔ آپ کی بات سنتے ہیں ترشی سے معمور ہو جاتا۔ چنانچہ اس جذبے نے مجبور کیا تھا، اور ابو ہریرہؓ اپنا پورا وقت خدمت رسول میں صرف کرتے، آپ کے قضاۓ حاجت کے لئے پانی رکھتے، آپ کی باتیں سنتے، کبھی آپ کو تختے رہتے، کبھی آپ کے پاس بیٹھ رہتے کبھی آپ سے کچھ پوچھتے، کبھی کچھ سیکھتے، کبھی شریعت کی چھوٹی بڑی بالوں کو سمجھتے ہر ضابو ہریرہؓ دہ حکم تھے جو مخلوقوں میں مقیم تھے۔

بفراغ دل مبارک نظرے ماہ رائے بندہ ازانِ چترشاہی ہمہ روزہ رائے ہوتے ابو داؤد نے حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کیا کہ مجھ علم ہوا کرنے وال صلی اللہ علیہ وسلم آج روز سے ہیں میں نے اپنے کدو میں جو نبیذ تیار کر رکھی تھی اس سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو افطار کرانے کی سعادت کا خواہش مند تھا۔ آپ کے پاس میں جب کدو لایا تو نبیذ میں جوش نے جھاگ اٹھ رہی تھی آپ نے دیکھتے ہی فرمایا یہاں اس کدو کو دیوار سے تنگرا کر توڑ دو کیونکہ اس میں وہ مشروب ہے جسے خدا اور یوم آخرت پر لقین نہ رکھنے والے بیارتے ہیں۔ بہنال ابو ہریرہؓ کی فوری خواہش تھی کہ آپ کے سامنے کوئی ایسی چیز پیش

کریں جس کو افطار کرنے کے بعد آپ کا لیبھر ٹھنڈا ہو جائے اپ کی پیاس بچ جائے چتا پتھر انھوں نے فالودہ تیار کیا جیسا کہ عربی دنیا میں بھور اور لمخیر سے بنایا کرتے تھے مگر اس فالودہ میں جو ابوہریرہؓ نے تیار کیا تھا جوش آنے کی وجہ سے نہ پیدا کرنے کی صلاحیت آگئی تھی اسی وجہ سے آپ نے اس کے پھینکنے کا حکم فرمایا۔

اس قسم کے یادگار دل بستی و اتعات کو ابوہریرہؓ کیسے فراموش کر سکتے ہیں دوسرے کبوتر کیہ داعیات تو خود ان کی زندگی کا جزء ہوتے ہیں اور ابوہریرہؓ نے تو اپنی زندگی کا قیمتی و بیش پہاڑ ماننے خدمتِ رسول میں حضرت کیا تھا پھر وہ کیسے بھلا دیتے۔ زندگی کا یہ گراں قدر زمانہ آپ کی پاکیزہ زندگی کے ساتھ ساتھ رہا۔ ابوہریرہؓ نے آپ کو اپنی آنکھوں سے دیکھا۔ آپ کی باتیں اپنے کان سے سنبھال دیں جگہ دی۔ ابوہریرہؓ کے جی میں اس شہادت کی مسٹاں کھلی چکی ایمان کی روشنی سے قلب معمور ہو چکا تھا۔ یہ برکات تھے ملازمتِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چنانچہ اکثر زیان سے بھی اس نعمتِ عطا یہ کاشکر دریارِ الہی میں کرتے تھے۔ الحمد للہ الذی هدی اباہریرہؓ الاسلام والحمد للہ الذی علّم ابوہریرہؓ الحمد للہ الذی من علی ابیہریرہؓ ملحمیاً صلی اللہ علیہ وسلم ابوہریرہؓ کو یہ سعادتیں مبارک ہوں اور دنیا کے سارے مسلمانوں کو یہ سعادت مبارک ہو بلکہ پوری انسانیت کو یہ سعادت مبارک۔ کہ انسانیت کا سب سے بڑا بیامبران کو انسانیت کے سہل نے تھے سنائیا۔ پوری دنیا کو آپ کی رسالت خالدہ مبارک کے خدام نے آپ کو رحمتِ اللعالمین بنائکر بھیجا۔

حضرت ابوہریرہؓ حدیث رسول کے اکثر صحابہ سے زیادہ شائق تھے حضرت امام احمد ابوہریرہؓ سے نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کون ہے میری امت میں جوان پانچ خصائص پر عمل کرے گایا انہیں کو سکھائے گا جو اس پر عمل کریں گے، میں نے عرض کیا اے خدا کے رسول میں وہ آدمی ہوں۔ آپ نے میرا ہاتھ پکڑا پھر ان خصائص کو شمار کرایا (۱)، حرام پیزروں سے بچ کر اپنے کو خدا کا سب سے بڑا بیماری بنالود (۲) خدا نے جو تمہارا مقسم کر دیا ہے اس پر راضی ہو کر سب سے زیادہ تو شرگ بن جاؤ (۳)، اپنی پیر دی پر احسان کر کے مومن بن جاؤ (۴)، جو اپنے لئے پسند کرتے ہو وہی دوسروں کے لئے پسند کر کے مسلمان بن جاؤ (۵) اور ہنسی میں کثرت نہ کرو کہ ہنسی کی کثرت سے دل ویران ہو جاتا ہے۔

آپ کے حرصِ علی الحدیث، اور رسول کے احکام کی پابندی، پیغمبر کی دل جوئی، اہتمام والترزامِ سنت کے سلسلے میں جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان ساری ہدایاتِ رسول کی ابوہریرہؓ نے پوری طرح پیروی کی ہے ابوہریرہؓ کا اعلامِ صحابہ عنظام میں ہونا مستعین ہے، آپ کو یہہ وقت خدمت پیغمبر میں دیکھنے کے باوجود سالہ ما سال تک پل بھر آپ سے جدانہ ہونے کا حال علوم کرنے کے بعد بھی آپ کی رفتہ منتشرت کا اقرار نہ کر لیا روح و شیرت کا انکار ہے پیغمبر خدا نے ابوہریرہؓ کے علم حدیث سے غیر معمولی دلچسپی دیکھ کر آپ سے سب سے زیادہ حدیثیں بیان کیں۔ - چنانچہ امام احمد حضرت ابوہریرہؓ سے نقل کرتے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عیشیت میں مدد بینہ کے کسی

رہنے والے کے بھجوں کے باغ میں ٹہل رہا تھا کہ آپ نے فرمایا ابوہریرہ مکثین  
 دولت ہلاک ہوتے ہیں بجزان کے جنہوں نے بیوں کہا بیوں کہا بیوں کہا آپ نے  
 تین پار دھرا یا اور ہتھیلی دایس بائیں سامنے جھوڑ جھوڑ فرمایا بہت کم لوگ ان مکثین  
 میں سے رہے۔ پھر آپ بھوڑی دیر چلتے رہے پھر فرمایا ابوہریرہ کیوں نہ میں تم کو  
 جنت کے خزانہ کا پتہ بتا دوں میں نے عرض کیا ہضنور ضرور بتا دیں آپ نے فرمایا  
 کہو لا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا مُلْكَ عَزْمَ النَّبِيِّ فَإِنْ هُوَ إِلَّا إِلَيْهِ يَعْلَمُ آپ ٹھلتے رہے۔ پھر فرمایا  
 ابوہریرہؓ تنبیہیں پتہ ہے کہ لوگوں کا حق خدا پر کیا ہے اور خدا کا حق لوگوں پر کیا  
 ہے میں نے کہا اللہ اور رسول سے کون بہتر جان سکتا ہے۔ فرمایا خدا کا حق  
 بندوں پر یہ ہے کہ اس کی پوجا کریں اور اس پوجا میں کسی کوششیک نہ کریں  
 جب وہ اپنی حق گزاری کر گزریں تو خدا پر انسان کا حق یہ ہے کہ وہ اس کو عذاب  
 نہ دے ان احادیث کے علاوہ اور دوسری احادیث بھری بڑی ہیں جن سے  
 اندازہ ہوتا ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنت کا لکنا بڑا  
 حصہ حاصل کیا ہے۔

ایک لاؤ میں پوشیدہ رہا ہے سونگ لکاؤ ۔ ۔ ۔ مالوں ہے دل آپکی بیگانے دشی سے  
 وہ کون ہے دل جس نے جلایا ہے خوشی سے ۔ ۔ ۔ گرجان پر بن جائے گزر جائیں جی سے  
 مژگاں کی گھٹاؤں سے برستی رہی فربت ۔ ۔ ۔ پھر کیسے شکایت ہوتی ہی کم نکھی سے ۔ ۔ ۔  
 سرے کے جو آجائے تقدیر ہے اس کی ۔ ۔ ۔ اب تک کوئی پلٹاہی نہیں تیری گلی سے

## علم الأزوال

ایک شخص زید بن ثابتؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کچھ باتیں دریافت کیں آپ نے اس سے فرمایا ابوہریرہؓ سے جا کر دریافت کرد اس لئے کہ میں اور ابوہریرہؓ اور ایک صاحب مسجد میں پیٹھ خدا کا ذکر رہے تھے کہ اتنے میں سرکار دو عالم تشریف لائے اور بیٹھ گئے ہم لوگ خاموش ہو گئے آپ نے فرمایا جو کر رہے تھے اُسے پھر کرو۔ میں اور میرا ساتھی ابوہریرہؓ سے پہلے دعا کرنے لئے اور پیغمبر خدا اس دعا پر آمین کہتے ہے پھر ابوہریرہؓ نے دعا کرنا شروع کیا اور دعائیں کہاںے خدادادہ ساری چیزیں مجھے عطا فرمائیے جو میسر ہے ذلول دوستوں نے ماشیٰ میں اس کے علاوہ وہ علم بھی عطا فرمائیے جو مستحضر ہے جا فظه سے اس کی یاد رکھائے آپ نے اس پر بھی آمین فرمایا ہم لوگوں نے عرض کیا یا رسول اللہؐ کو بھی ناقابل فراموش علم چاہتے ہیں آپ نے فرمایا یہ دو سی تجویز بازی لے گیا۔

## مجالس حدیث ابوہریرہ

حضرت ابوہریرہؓ پیغمبر خدا کی حدیثیں مدینہ منورہ میں بیان کرتے مکہ مکرمہ میں سناتے اسی طرح آپ نے دمشق میں بھی درس حدیث کی مجالس مقرر کیں ان علاقوں کے رہنے والوں نے آپ سے حدیثیں سن کر یا ذر کھیں آپ نے عراق و محربین میں بھی یہ خدمت انجام دئی۔ آپ جہاں تشریف لے جاتے مرجع خلافت پرستا اور حدیثیوں کی بات چیزیں آپ رسول اللہؐ علی اللہ علیہ وسلم سے سُننے

ہوئے مسائل پر فتویٰ دیتے حدیث کے طالبین کی کثرت آندورفت سے آپ کا مکان پورا گاپور ادارہ العلوم معلوم ہوتا جہاں پہنچ کر لوگ اپنی پیاس بجھاتے۔ اسی طرح طالبین علوم حدیث آپ کے باعث میں جو عقیق میں تھا آتے آپ ان طالبین حدیث سے حدیث بیان کرتے ان کا اکرام کرتے اپنے حسن اخلاق عمدہ برداشت اور کثرت علم اور خیر سے طالبین کو مسرور و ممکن کر دیتے۔

آپ کی اکثر مجالس مسجد نبوی میں حجرہ نبوی کے رخ پر ہوا کرتیں لوگ آپ کے مرتبہ اور آپ کے فضل سے پوری طرح واقف تھے اس لئے اپنے دیوبندی ای معاشرات میں عموماً آپ کی طرف رخ کرتے۔ صحابہ میں علماء اور کپار کے ہوتے ہوئے آپ فتویٰ دیتے تھے زید بن ثابت، عبد اللہ بن عباس جیسے گرامی قدر علماء، صحابہ سوال پوچھنے والوں کو آپ کے پاس بھیجنے اس لئے کہ اُن صحابہ کو آپ کے علم اور اتقان سے پوری طرح واقف تھی معاویہ بن ابی عباس الفزاری بیان کرتے ہیں کہ میں عبد اللہ بن زبیر کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا کہ اتنے میں محمد بن ایاس بن بکیر تشریف لائے اور پوچھا کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو تین طلاق قبل دخول دے دیا۔ تو آپ نے ابو ہریرہؓ وابن عباسؓ کی طرف رجوع کرنے کے لئے کہا اتفاق سے یہ دونوں بزرگ اس وقت حضرت عائشہ صدیقہؓ کی خدمت میں تھے ابن عباسؓ نے ابو ہریرہؓ سے کہا کہ آپ مسلم بتا دیں کہ ایک طلاق سے باس ہوگی اور تین طلاق سے حرام ہو جائے گی۔

ابواد اود نے محمد بن ایاس سے نقل کیا کہ ابن عباسؓ ابو ہریرہؓ عبد اللہ بن عمر بن العاص سے ایک گل کے بارے میں جسے شوہر نے تین طلاق تین دیوبندی

تھیں دریافت کیا گیا تو سب نے کہا بغیر دوسرے سے نکاح کئے ہوئے اب اس کے قابل نہ ہوگی ۔

ابوداؤد نے ابن عباس سے روایت کی کہ انہوں نے کہا کہ اگر شوہرنے اپنی بیوی کو دخول سے پہلے تین طلاق دیتیں تو اسے عہد رسول میں اور دور ابوہریرہ میں اور حضرت عمرؓ کے ابتدائی دور خلافت میں ایک طلاق شمار کیا جاتا تھا اور یہیں جب دور عمرؓ میں طلاقوں کی کثرت ہوئی تو ان کو تین شمار کرنے کی اجازت دے دی کئی فاروق اعظمؓ نے یہ بات یونہی نہیں کی بلکہ جب طلاقوں کا رواج کثرت سے ہو گیا تو آپؐ نے صحابہ کبار سے مشورہ لیا اور شوہروں کے کان گرم کرنے کی مصلحت سے تین طلاق شمار کرنے کی اجازت عام فرمادی غالبؑ حضرت ابوہریرہؓ کا فتویٰ اس دوڑ کا ہو گا جب اس کی کثرت نہ تھی اور حضرت عمرؓ کا حکم عام کا اعلان نہیں فرمایا تھا ۔

حضرت ابوہریرہؓ کے محبت رسول کا انداز ان کے انداز نسبت سے کر سکتے ہیں جس میں انہوں نے حدیث بیان کرتے وقت کبھی فرمایا کہ مجھ سے حدیث بیان کی اس صادق مصدق پہنچ کبھی آپؐ فرماتے مجھ سے حدیث بیان کی میرے محبوب محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی بلا نام لئے ہوئے فرماتے مجھ سے بیان کیا صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ کہتے ہیں آنہوں سے سیلِ اشکِ روال ہو جاتے اور سیلیاں بندھ جاتیں فرط جذبات کے اور آپؐ مجلس سے اٹھ جاتے ۔

حدیث بیان کرنے سے پہلے اس دعید کا ذکر فرماتے جس نے میری طرف جان بوجھ کر غلط بات کی نسبت کی تو اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالے ۔ چنانچہ عاصم بن

کلیب اپنے باب سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہؓ کو میں نے حدیث کے ذکر کرنے سے پہلے کہتے ہوئے سنائے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابوالقاسم صادق موصودق نے جس نے جان بوجھ کر میری طرف غلط بات کی نسبت کی تو اپنا ٹھکانا جہنم میں بنائے۔

محمد بن عمارہ بن عمرو بن حزم نے مجھے حضرت ابو ہریرہؓ کی مجلس کا نقشہ لکھنچا کہ میں حضرت ابو ہریرہؓ کی ایک مجلس میں شریک ہوا۔ اس مجلس میں تقریباً دس اجلہ صحابہ موجود تھے۔ آپ نے ان کی موجودگی میں حدیث بیان کرنا شروع کیا، اس حدیث سے ان میں کے بعض صحابہ ناواقف تھے۔ وہ صحابہ اس حدیث کو آپ سے دہرواتے اور یاد کرنے پھر آپ دوسری حدیث بیان کرتے جس کا علم ان صحابہ کو نہیں ہوتا تو آپ دوبارہ بیان کر کے یاد کرتے۔ اس طرح یہ کئی بار حدیث بیان کرنے کا موقعہ ملا اور ان میں سے بعض اس سے ناواقف ہوتے اسے آپ پھر بیان فرماتے اور لوگ سن کر یاد کرتے، اسی دن مجھ کو اس بات کا اندازہ ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب میں آپ أحظیاء ہیں۔

لوگوں نے ابو ہریرہؓ کی پوری توثیق کی آپ کے مرتبے کو پہپیانا۔ چنانچہ آپ سے وقت کے لئے وعدہ کرایتے کہ آپ تشریف لایں اور ہم لوگوں کو حدیث رسول سنائیں۔ چنانچہ مکول بیان کرنے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہؓ سے ایک رات معاویہ ہال میں اگر حدیث بیان کرنے کا وعدہ لوگوں نے لے لیا تھا لوگ اس ہال میں منتظر تھے آپ تشریف لائے اور کھڑے ہو کر حدیثیں بیان کرنی شروع کر دیں آپ حدیثیں پوری رات بیان کرتے رہے تا آنکہ صبح ہو گئی۔

## ابوہریرہ رضہ مجموعات کو حدیث بیان کرتے تھے

صحابہ اور تابعین کو آپ کی جلالتِ شان و سعتِ علم کا اندازہ تھا اور یہ بھی بتہ تھا کہ آپ کامرتبا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک کیا تھا اس لئے آپ جہاں بھی ہوتے لوگ اگر کھیر لیتے اور آپ کے چشمہ فیض سے سیراب ہوتے یہ کچھ مدینہ ہی نئک محدود نہ تھا بلکہ شام و عراق تک آپ کافیض جاری تھا۔ امام احمد سفیان بن عتبہ سے روایت کرتے ہیں کہ اسماعیل بن ابی خالد نے قبیس سے بیان کیا کہ ابوہریرہؓ کو فہرست تشریف لائے ہمارے مولا میں اور ابوہریرہؓ میں رشته داری کتنی بیہاں مولاسے میری مراد احمد ہیں میں احمد کے پاس آیا اور ہم نے آگرا نہیں سلام کیا دوسرا روایت میں ہے کہ پورا گاؤں ہی اٹھا کر آپ کی خدمت میں آگیا تو میرے باپ نے عرض کیا حضرت ابوہریرہؓ بخیر تھا رے ہی خاندانی ہیں جو نہیاں ک پاس آئے ہیں کہ تم ان سے حدیث رسول بیان کرو آپ نے فرمایا اہلاد سہلہ امر حبّا میں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت سے تین سال تک فیض یاب ہوا اور مجھے تو صرف حدیث ہی سننے باد کرنے کا شوق تھا یہاں میں نے آپ کو بیان فرماتے ہوئے سنا کہ کوئی شخص اپنی پیٹھ پر سکھا کا گٹھا باندھ لائے اس میں سے خود بھی کھائے اور صدقہ کرے اس آدمی سے اچھا ہے جو کسی ایسے آدمی کے پاس جائے جس کو خدا نے دولت سے لواز رکھا ہوا سے سوال کرے اب اسے وہ کچھ دیدے یا اس سوال کو رد کرے۔

ابوہریرہؓ تبلیغ اور نشر احادیث کے شبیفتہ تھے جہاں موقع ملتا آپ رسول

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت بیان کرتے ہدیثیں پہنچاتے جب کہ ابن ماجہ البغدادی  
سے روایت کرتے ہیں کہ ہم لوگ مسجد میں حضرت ابو ہریرہؓ کے ساتھ بیٹھے ہوئے  
تھے کہ موزن نے اذان دی اتنے میں ایک شخص مسجد سے سرمنڈانے کے لئے  
نکلا تو حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا کہ اس نے پیغمبر خدا کی تافرانی کی۔

حضرت ابو ہریرہؓ پیغمبر خدا کی ذرا اذرا سی باتیں یاد رکھتے جو یا تیں پیغمبر کی  
ہوتیں ان کی نسبت پیغمبر خدا کی طرف کرتے اور جو کسی دوسرے کی ہوتی اس کو  
اس کے ہنند والے کی طرف نسبت کرتے اور کہیں خود کی رائے ہوتی تو فرماتے یہ  
میری تھیلی سے ہے اس کا ثبوت ان کے بیشمار اقوال اور لاتعداد ہدیثیں ہیں جو  
اکھوں نے بیان فرمائیں ان میں سے بحیر بن الشیخ کی روایت ہے جس میں ہے کہ بشیر  
ابن سعید نے مجھ سے کہا خدا سے ڈڑوا اور صرف حدیث ہی یاد رکھو اس لئے کہ ہم  
نے ابو ہریرہؓ کی بجا اس میں شرکت کی ہے کہ وہ حدیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
بیان کرتے اور کعب اجوار کی باتیں بھی بیان کرتے آپ کھڑے ہو جلتے اور  
کہتے کہ سنینے حدیث رسول اللہ کعب سے اور یہ کعب کی باتیں جو حدیث رسول  
کے سلسلے میں بیان ہو گئی ہیں اس لئے خدا سے ڈرتے ہوئے صرف حدیث کا  
تکرار کیجئے اور اسی کو یاد رکھئے۔

کبھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث بیان کرتے ہوئے اس کی  
تائید یوں فرماتے کہ اس حدیث میں ابو ہریرہؓ کا گوشت پوست بھی شاہد ہیں  
اس لئے کہ ان کا یقین احادیث کے سلسلے میں غیر معمولی تھا اکھوں نے اپنے  
کا لفظ سے پیغمبر کی باتیں سینیں اور دل کے خزانے میں رکھیں اور زبان سے ان کا تکرار کیا

بعض وقت نامعین و حاضرین میں سے کوئی اٹھ کر دریافت کرتا کر کیا  
آپ نے خود یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنے کالوں سے ستا ہے آپ فرماتے  
ہیں ہاں اپنے کالوں سے سنا ہے یہ پیری رائے نہیں ہے جیسا کہ عبد اللہ بن عمرو  
القاری بیان کرتے ہیں کہ میں نے ابوہریرہؓ سے ستا ہے کہ وہ فرماتے ریت کعبہ  
کی قسم میں نے جنبی کو روزہ رکھنے سے منع نہیں کیا ہے جب کہ اسے پیر خدا نے  
فرمایا رب کعبہ کی قسم میں نے جمعر کے روزے سے نہیں روکا ہے بلکہ پیغمبر  
خدا نے روکا ہے خدا کی قسم۔

کبھی حجرہ صد لیفڑی کے پاس بیٹھ جاتے اور حدیث بیان فرماتے اے مادر  
مشفقة اے رفیقہ حیات رسول ﷺ میں جو کچھ کہہ رہا ہوں کیا آپ اس سے انکار کر رہی ہیں  
ابن عباس فرماتے ہیں جب آپ نماز سے فارغ ہوتیں تو ان احادیث کا انکار  
نہ فرماتیں بلکہ فرماتیں کہ حدیث کے الفاظ ہو بہو وہی ہیں جو رسول اللہ صلی  
اللہ علیہ وسلم کے تھے اس طرح آپ کے حافظہ کا یہ اسماع کا انکار فرماتیں  
البتہ اندازِ حدیث کا انکار فرماتیں۔

حضرت ابوہریرہؓ لوگوں کو طلب علم کی جانب حکمت اور عمدہ طرز سے  
بلاتے تھے اگر اس میں کچھ چیز ناہیں پیدا کرتا ہوتا اسے اپنی جانب سے اضافہ کرتے  
تاکہ لوگ آسانی سے سمجھ جائیں اور دیکھیں سے قبول کر لیں اس کا ثبوت اس  
روایت سے ملتا ہے کہ ایک دن آپ کو مدینہ کے بازار میں لوگ خربید و فروخت  
میں بری طرح لئے ہوئے دکھائی پڑے آپ بازار میں ٹھہر گئے اور زور سے  
فرمایا اے اہل مدینہ تمہارے ہاتھ پر کیسے بھول گئے ہیں۔

لوگوں نے پوچھا اس چیز سے ہم رہ گئے ہیں تو حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا میراث رسول تقسیم ہو رہی ہے اور تم بیہاں موجود ہو دیاں پر جا کرو ہاں اپنے مقدر کے برابر حصہ لاتے۔

لوگوں نے دریافت کیا ہاں تقسیم ہو رہی ہے آپ نے فرمایا مسجد میں بٹ رہی ہے لوگ تیزی سے مسجد کی طرف کئے اور ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ان کے بوٹنے تک کھڑے رہے جب بوٹ کے آئے تو آپ نے پوچھا کچھ ملابھی انھوں نے بیان کیا ہم مسجد میں گئے دیاں تو بیٹنا بیانا دکھائی نہیں دیا آپ نے فرمایا دیاں کوئی بھی نظر نہیں آیا ہمادکھائی پڑے کچھ لوگ عوام ز پڑھ رہے تھے کچھ قرآن کی تلاوت میں لے گئے تھے کچھ حرام و حلال معلوم کر رہے تھے حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا تھی تو ہے جو میراثِ محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔

جب حضرت ابو ہریرہؓ کا حلقة حدیث قائم ہوتا تو اس میں بہت سے طالبین کو آپ کی طرف سے حدیث لکھنے کی اجازت تھی بہت ممکن ہے کہ یہ حلقة کتابت حدیث الملاحدیث کی مجلسوں کی ابتداء رہے جو آنے والے دور میں بہت زیادہ شائع ڈالنے کی اور بیبات تو پایہ ثبوت تک پہنچ چکی ہے، کرامیوں نے مشہور شفقت ابی شیرا بن ہنیک دوسری کو بعض حدیثیں املأ کرائیں پھر اسی بکھی ہوئی حدیث کو بشیر نے حضرت ابو ہریرہؓ کو سنائے کہ اس کی تصدیق دوس جانے سے پہلے کر لی۔

اب بھی دھن تاریخی دستاویز ہمارے سامنے ہے جس میں حضرت ابو ہریرہؓ کے ہمام بن منبه مولود نئے ہم متوافق ۱۳۷ھ کو حدیث املأ کرنے کا ذکر موجود ہے۔ تابعین کے سر کردہ شخص ہمام بن منبه نے حضرت ابو ہریرہؓ سے مطاقت کی

اور آپ سے بہت سی حدیثیں تکمیلیں ان کو ایک دفتر میں جسے صحیفہ صحیحہ کے نام سے موسوم کرتے جمع کر رکھا تھا غالباً اس دور میں حدیث کے مکتوبات کو صحیفہ ہی کا نام دیا جاتا تھا اس لئے کہ اس سے پہلے حضرت عبد اللہ بن عفر و بن العاص کا مجموعہ حدیث صحیفہ صادقہ کے نام سے موسوم ہو چکا تھا۔ اس لئے اس کا صحیحہ نام مناسب معلوم ہوتا ہے اس لئے کہ یہ صحیحہ اس صحابی کی احادیث میں ہے جو پیغمبر خدا کے ساتھ چار سال کی طویل مدت تک رہا اور اس صحابی سے ایک معنوں میں برداشت کیا۔ اور اب یہ صحیفہ جوں کا توں ہم کوں پکا ہے۔ ہمام بن منبیہ نے جس انداز میں حضرت ابوہریرہؓ سے سنکریڈون کیا تھی کہ اور اس صحیفہ پر ڈاکٹر محمد عبید اللہ نے بڑی عرق ریزی وجانفشنائی کے ساتھ کام کیا ہے اور اس کے دلوں مخطوطات جن میں یہ ایک جمن میں دوسراءش ق میں موجود ہے نظر ثانی و تحقیق کا کارنامہ انجام دیا ہے بیہ مخطوطہ مصری لاہور پریس میں مخطوطاتِ حدیث نمبر ۱۹۸۱ ہے۔

اور اس صحیفہ پر ایک اور مہر تصدیق لگ جاتی ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ صحیفہ کا ایک ایک حرف مسند احمد میں امام احمد نے نقل کر دیا ہے اسی طرح سے بخاری نے بھی اس صحیفہ کی بہت سی احادیث بخاری میں مختلف مقامات پر نقل کی ہیں۔

اس صحیفہ نے تاریخ کے اس مقدمہ میں جان ہی ڈال دی ہے کہ حدیث نبوی کی تدوین خود در نبوت میں یا اس کے فوراً ہی بعد ہو گئی تھی اب اس مخطوطے کے بعد کسی غلطی کا امکان ہی نہیں کہ احادیث کی تدوین دوسری ہجری کے شروع میں ہوتی ہے اس لئے کہ ہمام نے ابوہریرہؓ سے حدیثیں وفات سے

پہلے لی ہیں اور آپ کی وفات ۵۹ھ میں ہوئی ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ صحیفہ صحیح صدیٰ تکریت کے پہلے نصف میں مرتب ہو چکا تھا اس صحیفہ میں ۳۸ حدیثیں ہیں اور ان جمیں نکھانے کا ہے کہ آپ فی برآہ راست حضرت ابو ہریرہؓ سے نہ احادیثیں سنی ہیں اس قول سے اس صحیفہ کے ثقہ ہونے میں اور جان پڑھاتی ہے اس لئے کہ تقریباً صحیفہ میں بھی تھیں موجود ہیں پھر ہمام سے ان کے شاگرد عمر بن راشد نے پھر عبد الرزاقؓ نے عمر سے یہ حدیثیں لی ہیں اور یہ سند آگے بلا کسی خبر خشے کے جا رہی ہے۔

### کثرتِ حدیث و شععتِ علم

حضرت ابو ہریرہؓ علم کا کو تھلا تھے۔ صحابہؓ میں جو انہرے حدیث تھے اس میں کبار ائمہ میں شمار ہوتے تھے آپ کی جلالت شان کثرت عبادت، تو اصنع پارساں سب کے نزدیک مسلم تھیں آپ سے زیادہ کسی نے حدیث ہی بیان نہیں کی۔ سواے عبد اللہ بن عمر و بن العاصؓ کے اس پر خود ابو ہریرہؓ کی شہادت موجود ہے، مجھ سے زیادہ اصحاب بنی میں کسی نے حدیث نہیں بیان کی مگر عبد اللہ بن عمر و بن العاص کو وہ مجھ سے زیادہ حدیثوں کے جانتے دائے تھے جس کا سبب یہ تھا کہ آپ نے حدیثیں لکھ رکھی تھیں اور میں لکھتا تھا۔ لیکن ستم روڑ کاری یہ رہا کہ ان کا لکھا پڑھا سفر حجاز و مصر و شام میں اپنے والد کے ساتھ بار بار ادھر سے ادھر ہونے اور آپ کے کہیں ایک جگہ مستقلانہ رہنے اور کثرت اشتغال عبادت کی وجہ سے صنائع ہو گیا چنانچہ اب جو ذخیرہ احادیث موجود ہے وہ ابو ہریرہؓ

کے مقابل بہت کم احادیث پیدا شتمل ہے۔

بُحدیث ابوہریرہؓ کو بعض صحابہ نے بڑی کثرت سے روایت کیا تھیں کہ صحابہ کی پالیسی کے کم حدیث بیان کرنے کی ہو گئی تھی اور ان روایات کی کثرت کی وجہ سے قرآن پر کوئی زدنہ پڑ جائے تو سرے غلطی اور جھوٹ کا خطرہ بھی تھا چنانچہ اپنے اُرف فاروقؓ اعظم نے ابوہریرہؓ کو تقلیلِ روایت کا آرڈر جاری کیا تھا مگر جب آپ کی پارسائی، احتیاط علم اور مرتبہ کا احساس ہوا تو آپ کو اجازت دے دی۔

ابوہریرہؓ اپنے کثرتِ حدیث کو خود اپنی زبان سے بول بیان کرنے لیں۔ تم لوگ کہتے ہو کہ ابوہریرہؓ بہت حدیثیں بیان کرتے ہیں، میاں مجھے خدا کو منہ دکھانا ہے تم جو یہ کہتے ہو کہ مہاجرین قدیم الاسلام تھے وہ یہ حدیثیں پیغمبر خدا سے نہیں بیان کرتے تھے ان کی حفاظت و پیداوار کی شہادت کرتے تھے اور میں تو نادار میں رہتے تھے ان کی حفاظت و پیداوار کی شہادت کرتے تھے اور میں تو نادار شکم پڑی ہی پیغمبر کی محبت تھی اس لئے میں خدمت رسول میں رات دن رہا تھب بیہ مہاجرین والنصار صحابہ نہ ہوتے تھے میں ہوتا تھا اور یاد رکھتا اور زیر یہ بول جلتے ہیک دن پیغمبر خدا نے ہم سے حدیث بیان کی کہ کون اپنے کپڑے پھیلایا ہے کہ اُن میں اپنے الگتار کے متی بچھیر دوں پھر وہ اسپنیں محفوظ کر رکھے کہ مجھ سے سن کر کبھی نہ بھولے میں نے اپنا کرتا پھیلایا یا مصلی، آپ نے حدیث بیان کی میں نے اسے سیست لیا اس کے بعد آپ نے جب بھی کچھ بیان کیا میں نے اسے زندگی بھر کبھی نہیں بھلا کیا۔

آپ فرماتے کہ خدا کی قسم اگر قرآن کی اس آیت پر نظر نہ ہوتی تو میں کبھی  
بھی حدیث نہ بیان کرتا: اَنَّ الَّذِينَ يَكْتُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْمُهْدُدِيْمُ مِنْ بَعْدِ مَا  
بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أَدْلِئُكَ بِلِعْنَةِ اللَّهِ وَلِعْنَةِ مَلَائِكَةِ اللَّهِ عَنْكُمْ  
آپ لوگوں کو علم پھیلانے کی ترغیب دیا کرتے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب کسی جھوٹ کو بیان کرنے کی نسبت کرنے سے روکتے۔ چنانچہ  
آپ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کسی سے کسی  
بات کو دریافت کیا گیا اور اس نے جانتے ہوئے اسے نہیں بتایا تو قیامت کے  
دن اس کے منہ پر آگ کی لگام ہوگی اور دوسری حدیث میں کذب علی متعبد  
بھی ساتھ ہی ساتھ بیان فرماتے دوسری حدیث میں ابوہریرہؓ فرماتے ہیں کہ  
جو ایسے علم کو جس سے نفع پہنچتا ہو چکا گا قیامت کے دن آگ کی لگام اس  
کے منہ میں ہوگی۔

اس طرح ابوہریرہؓ اپنے ذمہ واجب سمجھتے تھے کہ لوگوں کو دین سمجھائیں  
اور جو صادق مصدق و حق سے انھیں معلوم ہوا ہے اس سے لوگوں کو آنکاہ کریں  
یہی وجہ ہے کہ کبھی وہ اس میں شکا ماندہ منظر نہیں آئے بلکہ استادوں کی مٹولی  
میں رہتے علم پھیلانے کی کوشش کی اور بیس سال تک لوگوں کو فتویٰ دیتے  
رہے کجھی تلامذہ اور سامعین کا جمگھٹ آپ کے پاس کم نہ ہوتا اس لئے کہ  
آپ علم کا سمندر تھے اور آپ کی بیاد اشتہ بے پناہ تھی۔ پھر سنت رسولؐ کے  
سب سے بڑے واقف کار تھے۔ اس کا ثبوت وہ واقعہ ہے جس میں فاروق  
اعظمؓ کی کہانی خود ابوہریرہؓ کی زبانی معلوم ہوئی انھوں نے فرمایا کہ مکہ جاتے

ہوئے زور کی آندھی آئی فاروق اعظم رضیج کرنے جا رہے تھے آندھی تیز ہوتی گئی  
حضرت عمر رضی نے اپنے ارد گرد کے لوگوں سے کہا کہ آندھی کے بارے میں کوئی حدیث  
ہو تو بیان کرو مگر کوئی کچھ نہ بیان کر سکا۔ ابو ہریرہ رضی فرماتے ہیں کہ اسکی طلاق ممکن ہوئی  
تو میں نے اپنی سواری تیز کی اور آپ تک پہنچ گیا اور کہا کہ امیر المؤمنین سننا ہے کہ  
آپ نے آندھی کے بارے میں حدیث معلوم کی تھی میں نے پیغمبر خدا کو کہتے ہوئے  
سنا ہے کہ آندھی خدا کا کرم ہے کبھی اس کا انداز رحمت کا ہوتا ہے کبھی اس کا انداز  
عذاب کا ہوتا ہے جب آندھی آئے تو اُسے بُرا بھلانے کہو خدا سے اس میں خبر طلب  
کرو اور اس کے شر سے نجات مانگو۔

اور دلید بن عبد الرحمن کی روایت ہے کہ ابو ہریرہ رضی نے رسول اکرم صلی اللہ  
علیہ وسلم سے حدیث بیان کی کہ جس نے نماز جنازہ پڑھی تو اسے قیراط اسونا خرچ کرنے  
کا ثواب ملے گا جو ساتھ بھی گیا تو دو قیراط۔ حضرت عبد اللہ بن عمر کو تیغب ہوا آپ  
نے ابو ہریرہ رضی سے بیان فرمایا کہ سوچتے بھی ہو کیا کیا بیان کر رہے ہو تم حدیث بہت  
بیان کرتے ہو۔ آپ نے حضرت عبد اللہ کا ہاتھ پچڑا اور حضرت عائشہ صدیقہ کی خدمت  
میں حاضر ہوئے پھر آپ نے اپنی بیان کردہ حدیث کے بارے میں سوال  
کیا تو حضرت عائشہ رضی نے فرمایا ابو ہریرہ رضی نے سچ بیان کیا پھر آپ نے فرمایا  
ابو عبد الرحمن مجھے بانار میں سودا سلف کرنے کی ضرورت نہ تھی اس لئے میرے  
خدمت رسول سے رکنے کا کوئی سوال نہ تھا مجھے تو بس یہ مصن تھی کہ کوئی بات  
مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے معلوم ہو جائے جو میں نہ جانتا ہوں یا ایک  
ٹکڑے کی طلب ہوئی جو میرے پیٹ میں پہنچ جائے۔ دوسری روایت ہے

نہ مجھے باغات کی داشت پر داخت کرنی تھی نہ بازاروں میں سودا سلف کی حاجت۔ عبد اللہ بن عمر نے فرمایا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ پیش کر دیا تھا میں اعلم ہو اور حادیث بھی تم کو ہم سے زیادہ یاد رہیں۔

دوسرے صحابہ معاصرین نے آپ کے کثرت سماعت حدیث کو تسلیم کیا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے علوم سیکھنے کی شہادت دی ہے ان شہادتوں کے ہوتے ہوئے آپ کے کثرت سے حدیث بیان کرنے کے سلسلے میں ہر قسم کی تشكیل و شبہ کی جڑ کھدجاتی ہے حتیٰ کہ بہت سے صحابہ نے حدیث کی روایت آپ سے لی ہے اس لئے کہ انہوں نے براہ راست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بہت سی حدیثیں نہیں سنیں تھیں اور آپ نے سنی تھیں جیسا کہ اس واقعہ سے اندازہ ہوگا کہ ایک شخص حضرت طلحہ بن عبد اللہ کے پاس آیا اور کہا اے ابو محمد آپ اس صحابی یعنی ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے واقعہ یہیں کیا وہ اعلم بحدیث الرسول ہیں اس لئے کہ وہ جو حدیثیں بیان کرتا ہے ہم آپ سے وہ حدیثیں نہیں سنتے ایسا تو نہیں کہ وہ ایسی باتیں بیان کرتا ہو جو پیغمبر نے نہ کہی ہوں۔

آپ نے فرمایا کہ اس میں تو کوئی شبہ نہیں کہ انہوں نے جو سناء ہم نے نہیں سننا اس کی تفصیل سن لو ہم گھر پار دا لے تھے اور ہم کاروبار رکھتے تھے۔ ہمارے پاس بچریوں کے رویوڑ تھے اور دوسرے تقاضے اس نے ہم لوگ تو صبح شام تھوڑی دیر کے لئے حاضری دیتے تھے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نادار تھے رسول کے ڈیلوڑھی دار تھے آپ کے بیہاں سے لکھا نے کو جو لمبا تا اس پر اکتفا کرتے پیغمبر کا ہر طرح ہائکھ بٹاتے پیغمبر ان کی دلجنی فرماتے اس لئے میں اس میں کوئی شبہ نہیں

کافھوں نے جو سنادہ ہمارے کافھوں نے نہیں سنا اور کوئی ایسا ہی بدنصیب ہو گا کہ وہ پیغمبر کی جانب سے ایسی باتیں کر گزرے گا جو آپ نے نہیں فرمائیں دوسری روایت میں ہے کہ ہم نے بھی سنا اور اکھوں نے بھی ملکر ہمیں یاد نہ رہا اور اکھوں نے یاد رکھا۔ حضرت ابو ہریرہ رض حصول علم کے سلسلے میں بے جھگک تھے اس لئے وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بے تکلف سوال کرتے جب کہ دوسرے صحابہ گوگومیں رہتے جو یہ پیش آتی فوراً رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کر لیتے۔ چنانچہ حضرت اُبی بن کعب فرماتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ رض پیغمبر خدا سے بے تکلف تھے ہم جن بالتوں کو پوچھنے کو سوچتے تھے وہ بے دھڑک پوچھ لیتے۔ آپ سابقینِ اسلام کی طرح آپ سے بے تکلف تھے۔

اس وجہ سے وہ اسلام لانے کے بعد حصول علم میں کسی سے پیچھے نہ تھے پیغمبر کی زندگی میں بھی جستجوئے علم آپ کا شیوه تھا اور موت کے بعد بھی اسی میں لگ رہے آپ ہی سے وہ حدیث کہ جس کے ساتھ قدر اکو خیر کا معاملہ کرنا ہے، اس کو دین کی سمجھ عطا فرمادیتے ہیں حتیٰ کہ اس کا شفیقتہ بھی پایا زندگی بھر آپ خیر پندرہ ہے اور اس کے حصول کے لئے عمل کرتے رہے پھر کیسے ممکن ہے کہ اس خیر کی کسی نوع سے آپ متاخر ہتے۔ جب کہ آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت ہی اس لئے احتیار کی تھی کہ آپ سے علم کی بات سیکھتے اور حکمت کے گرجاتے۔

وفات پیغمبر کے بعد ہم کو آپ صحابہ کی مجالس میں نظر آتے پھر ان سے پوچھتے کچھ اُن کو سناتے آپ کو پتہ چل جاتا کہ حدیث میں علم شی کا کوئی حصہ کس کے پاس ہے تو آپ فوراً وہاں تشریف لے جاتے تاکہ اس کا علم حاصل کریں۔

اے حضرت کعبؓ کے پاس آئے تاکہ آپ سے کچھ دریافت کریں، کعبؓ اپنی قوم میں تھے  
کہنے لگے کہ کیا مقصد ہے آپ نے فرمایا کہ اصحابِ پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم میں میں اپنے  
سے زیادہ حدیثوں کا عالم کسی کو نہیں جانتا حضرت کعبؓ نے فرمایا کہ ہر آدمی جو کسی چیز کا  
جو یا ہے وہ کسی نہ کسی دن اسودہ ہو جاتا ہے مگر طالب علم اور طالبِ دین یا کبھی اسودہ  
نہیں ہوتے حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا کہ غالباً آپ کعبؓ ہیں آپ نے فرمایا ہاں  
بھائی میں کعب ہی ہوئ حضرت ابو ہریرہؓ نے اس پر کہا کہ آپ نے جواب ہمیں بیان  
کیا اسی ضرورت کے تحت بیہاں آیا ہوں۔

حضرت ابو ہریرہؓ نے کعب الاجبار سے ملاقات کی آپ ان سے حدیث بیان  
کرتے اور آپ سے حدیثیں سنتے۔ اپنے معاصرین و تذمہ سے احادیث بیان کرتے  
ادان سے کہتے کہ ابو ہریرہؓ کے پاس ابھی بہت سی ایسی تفہیلیاں ہیں جن کے  
منہ نہیں کھلے ہیں یعنی علم کی تفہیلیاں۔

حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا کہ پیغمبر خدا سے میں نے دو تفہیلی علم کے محفوظ  
رکھے ان میں سے ایک کویں نے تقییم کر دیا و سری تقییم کروں تو جان کا خطرہ ہے۔  
آپ ایک دوسرے موقعہ پر فرماتے ہیں کہ مجھے جن چیزوں کا علم ہے ان میں سے  
سب بتا دوں تو لوگ میرے پڑھجے اڑا دیں اور کہنے لگیں ابو ہریرہؓ پا گل ہیں دوسرا  
روایت میں ہے کہ میرے بینے میں جو کچھ ہے اُگل دوں تو لوگ مجھ پر میٹنگیباں اور  
اور گوبر کھینکے لگیں۔ حضرت حسن نے راویٰ حدیث کے بارے میں فرمایا کہ سچ  
کہا اگر تم لوگوں کو بتا دو کہ کعبہ گردیا جائے گا یا اسے جلا دیا جائے گا تو لوگ کبھی  
نہانیں گے۔

ایک روایت میں ہے کہ ابو ہریرہؓ نے فرمایا کہ لوگ مجھے کہتے ہیں کہ تم نے بہت حدیثیں بیان کیں خدا کی قسم مجھے جتنی بات معلوم ہے اگر بیان کر دوں تو تم مجھ پر گوہ گو بر اچھالنے لگو گے اور میری طرف مڑک رہی سن دیکھو گے۔

اس کے باوجود ابو ہریرہؓ ان علوم کی پوشش نہ فرمائے جس سے نفع متوقع ہوتا اس پر آپ کا قول سابق گواہ ہے کہ جس نے علم نافع لوگوں تک نہیں پہنچایا اسے قیامت کے دن آگ کی لگام لگائی جائیں گی دوسرے قرآن کریم کی آیت جو یہ ہے گذر حلی شاید بنا کر پیش کرتے اور حدیثیں بیان کرتے۔

ہم پہلے بیان کر چکے کہ حضرت ابو ہریرہؓ نے لوگوں کے مابین علم کی تھیلی بچھیر دی جو آپ کو بنی کرتم صلی اللہ علیہ وسلم سے ملی تھی مگر دوسری تھیلی اس خوف سے محفوظ رکھی کہ لوگ اس کی تکذیب کریں گے اور آپ کو سن کا ہوا سمجھیں گے پاگل بتائیں گے لوگوں کو حق ہے کہ وہ دریافت کریں کہ وہ تھیلی جو ابو ہریرہؓ نے کھولی نہیں اس میں کیا تھا ظاہر ہے کہ اس میں بھی علم ہی ہوگا۔ آخر دوہ کیا علم تھا جس کا پھیلانا آپ نے مناسب نہیں سمجھا سوال یہ ہے کہ آپ نے اس کو اپنے ہی تک محدود رکھا۔ اتنا تو ہر جگہ سے معلوم ہو گیا کہ آپ کو دو قسم کے علوم کا حامل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بنایا تھا علم کے بیداروں کو بھلے بڑے تھے ایک کو تو آپ نے کھول کر پھیلادیا دوسرے کو آپ نے نہیں کھولا۔ لیکن یہی سمجھ میں نہیں آتا کہ اس کا تعلق ان احکام سے ہو جو ابو ہریرہؓ سے بھی تعلق رکھتے ہوں اس لئے کہ تبلیغ رسالت سے عموم ہوتا ہے اور خود خدا کا قول یا ایسا الرسول ﷺ مَنْ أَنْزَلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ وَانْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ كُلَّ مَنْ أَنَّ النَّاسَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهِيدُ إِلَّا قَوْمًا كَافِرِينَ ۚ

موجود ہے۔

آپ کے آداب خصوصی میں اس کا تعلق ہے یہ بھی ڈور کی بات ہے اسلئے ।  
 کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت تو امام مکار م اخلاق لئے ہوئے تھی  
 اور کسی ادب میں خاص کرنا یہ بھی منافی تبلیغ رسالت معلوم ہوتا ہے اس نے  
 کہ اخلاق و آداب کی کچھ خاص باتوں سے بھی اس کا تعلق نہیں معلوم ہونا کہ یہ  
 کرمِ نبی کے منافی ہے کہ اس سے ابو ہریرہؓ کو حصہ ملے اور امت محرم رکھی جائے۔  
 اس سے اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ دوسرا برتن جس میں سے آپ نے کچھ حصہ  
 نہیں دیا انہی احکام سے تعلق رکھتا ہے نہ آداب و اخلاق بلکہ اس میں قیامت کے  
 آثار و علامات کا ذکر ہو یا امت میں ہونے والے فتنوں سے اس کا تعلق ہو یا امراء  
 شہزادوں کے درجِ رعلہ ہوں گے ان کا ذکر ہو اور ابو ہریرہؓ کے طرز اشارات  
 سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس میں انھوں نے اپنے کو ضرر سے بچایا جب کہ اس کے انتشار  
 سے لوگوں کو کوئی نفع نہ ہوتا اور لوگوں کا دل ابو ہریرہؓ سے مبتلا ہوتا ان ساری باتوں  
 میں **أَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنْ رَأْسِ الشَّيْطَنِ وَأَمَرَةِ الْجِنِّ وَقَوْمِ دَلِيلِ الْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِيرٍ**  
 جیسے کہ ان کی دعا اللہ ہم لَا تذر کُنْتُ مِنْهُ شَيْئِنْ ۔

اس بات پر متینہ کرنا اچھا معلوم ہوتا ہے کہ ابو ہریرہؓ کی ان حدیثوں میں  
 دین کی ظاہری و باطنی کوئی بات نہیں اور نہ اس میں کوئی ایسا مowaہ ہے جس کو اگر  
 بیان کر دیں لوگ دین سے الگ ہو جائیں یا ادامر کی مخالفت کر گزدیں ۔

ابو ہریرہؓ اس بات کے شبیقتہ تنخے کردہ ان حدیثوں کو امت تک پہنچائیں  
 جس کو یہ لوگ مالوں سمجھتے ہوں تاکہ خدا اور رسول کی تکذیب نہ ہو سکے۔ اسلئے کہ

عقل سے عبید ہاتیں کرنے پر اس کا خطرہ ہے بخاریؓ نے حضرت علیؓ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیثیں ماؤں حد تک بیان کرنی چاہیں تاکہ خداور رسول کی تکذیب نہ ہو۔

یہ بات صحیح ہے کہ حضرت ابو ہریرہؓ سے زیادہ حدیث بیان کرنے والا کوئی نہ تھا لیکن آپ سے زیادہ بیانِ حدیث پیاس سے کوئی مختار بھی نہ تھا۔ آپ ڈرتے رہتے کہ کوئی ایسی بات جو آپ نے نہ کہی ہو کبھی زبان سے نہ نکلن جائے۔ یا سنبھال لے بات کا مطلب کچھ اور سمجھ کر بے محل بیان کرنے لگیں اسی وجہ سے اپنی حدیثوں کو مردان بن الحکم سے الما کر ان سے انکار کر دیا تھا۔ جب کہ مردان نے تندیسہ بیس گورنری کے زمانے میں آپ سے درخواست کی تھی آپ کو جو حدیثیں یاد ہیں ان سب کا الما کر دیں۔ تو آپ نے انکار کیا اور فرمایا کہ ہم نے روایت کیا اس طرح روایت کرو جب مردان سے آپ نے انکاز کر دیا تو اس نے اس کو غنیمت سمجھ کر ایک مستنداً دمی کو مقرر کیا جو کتابت سے بخوبی واقع تھا کہ وہ آپ سے حدیثیں سن کر قلم بند کرے وہ آپ سے حدیثیں سن کر قلم بند کرتا گیا جب ساری حدیثیں ختم ہو گئیں تو مردان نے کہا تم کو پتہ بھی ہے ہم نے تمہاری ساری حدیثیں لکھ کر جمع کر لی ہیں۔ ابو ہریرہؓ نے کہا اچھا یہ کر لیا ہے؟ اس نے کہا ہاں، آپ نے کہا پھر مجھے پڑھ کر سناؤ تو اس نے آپ کو پڑھ کر سنایا ابو ہریرہؓ نے قریباً اب تو تم کو حدیثیں یاد ہی ہو گئیں اب یادداشت کی ضرورت نہیں لیا ہے مٹا دو پھر مردان نے مٹا دیا۔

## حضرت ابوہریرہ رضی کی یادداشت

اُس عنوان کو الگ کرنے کا مقصد یہ ہے کہ اس سے اندازہ ہو کہ وہ مرویات کے ضبط کرنے پر کیسے قادر تھے اور آپ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیثوں کو یاد کرنے پر کتنا قابو تھا، آپ کا حافظہ کتنا جاندار تھا، آپ کا احترام کتنا بڑھا ہوا تھا، مُسْعَتِ علم سے بھی اس کا اندازہ ہو سکتا تھا، مگر کثرتِ حدیث اور مُسْعَتِ علم سے حافظہ مرویات تین کے باوجود ایسی صلاحیت کا گماختہ اندازہ مشکل تھا، بعض راوی مکثِ حدیث ہوتے ہوئے حافظہ کی کمی کا شکار ہوتے ہیں اگر کثرتِ روایت کے ساتھ عده یادداشت بھی موجود ہو تو پھر آخری نقطہ علم پر آدمی پہنچ جاتا ہے۔

یہاں ابوہریرہ رضی کے حافظہ کی بات چل دیڑی ہے جو اسلام کے راوی پہلی صدی کے محدث اُمّت ہیں جو احادیثِ نبویؐ کی حفاظت کی ذمہ داری سے پوری طرح عہد و برآ ہوئے جیسا کہ عبد اللہ بن عمر فرماتے ہیں کہ پیغمبر خدا نے ابوہریرہ رضی کے حافظہ کے لئے دعا فرمائی ان کی پیشت پر جو چادر پڑی تھی اسے لے کر زپھنا دیا پھر اس حدیث بیان فرمائی ابوہریرہ رضی کو حکم دیا کہ چادر پیسٹ لیں اس کے بعد پیغمبر خدا نے جو بیان فرمایا اسے انھوں نے کبھی نہیں بھلا کیا، ابوہریرہ رضی نے دعا کی میرے خدا مجھے وہ علم دیجئے جو میں فرموش نہ کر دوں پیغمبر خدا نے اس پر آمین کہی پھر سور حافظہ کا کلب سوال ہو سکتا ہے۔

آپ کو حدیث رسول سے جو لکاؤ تھا اس کا ذکر ہم کر جکے ہیں آپ کا جذبہ حبِ رسول اور جذبہ حصولِ علم قابل ذکر ہے، آپ کو جہاں کہیں پہنچے چل جاتا

کہ فلاں کو حدیث رسول معلوم ہے آپ سر کے بیل اس کے پاس جا کر وہ حدیث حاصل کرتے ایسا معلوم ہوتا چیزے آپ علم کی اولاد ہیں جیت کا خزانہ ہیں معرفت کے جو یا ہیں اسی جذبہ نے ساری زندگی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جدا نہیں ہوتے دیا اور آپ کی ذات کے بعد یہی کوشش رہتی کہ جو علم رسول ہے اسے کسی نہ کسی طرح معلوم کروں۔ خود ابو ہریرہؓ کی زبانی سننے کے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں تین سال گزارے ان تینوں سالوں میں آپ کے پاس مجھے سے زیادہ سمجھدار کوئی نہ تھا۔ مجھے یہ کسی طرح گوارانہ تھا کہ آپ ان دنوں میں کچھ نہیں بولیں اور میں ان کو اپنے نگاہِ دول میں جگہ نہ دوں۔!

ابو ہریرہؓ کے حفظ حدیث میں دو عوامل جمع ہونگے تھے ایک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کی غیر معمولی محبت، دوسرا آپ کے منہ سے نکلنے ہوئے کلمات کی حفاظت اور آپ کے بتلائے ہوئے گزر کی تحریک سے زیادہ کسی چیز کی داشت پرداخت کی پڑوانہ تھی۔ آپ جانتے ہیں کہ جذباتی عوامل کسی کی بات کو باتی رنگتے اور اس کی شہید اشت میں کس قدر کامیاب ہوتے ہیں۔ ادھر دوسری عامل پیغمبر خدا کی دعائی خوبی جو آپ کے حفظ حدیث کے لئے آپ نے فرمائی تھی اور آپ کی آسمیں آپ کے اس مہم امور پر اور یہی سونے پر سہاگہ کا کام کر گئی اور آپ جانتے ہیں کہ مریٰ و اُستاد کا بڑھا و اکسی کے کامیاب ہونے بڑھنے اور پرداں چڑھنے میں لکتنا لد رکار ہوتا ہے۔ پھر معلم انسانیت کی شتاباشی اور آپ کے انعطاف کیا کچھ نہ کرتے اور پھر یہ تصور کہ آپ مریٰ انسانیت ہی نہیں بلکہ رسول رب العالمین تو اس کو اور بھی نکھار دیتا ہاں دلوں عوامل نے ابو ہریرہؓ کی

پوری طرح پشت پناہی کی اور آپ کو حافظ سنت راوی اسلام بنادیا۔ اور اس میں تو پیغمبر کی دعا پر جتنا یقین ہے اور کسی چیز پر ممکن ہی نہیں اور جب کہ اس کا آنکھوں سے مشاہدہ کر رہے ہیں پھر انکار کی کیا گنجائش بلکہ ایمان و یقین میں اور بھی اضافہ ہو جاتا ہے۔ اسی طرح ابو ہریرہؓ کی طلب حدیث میں پاکیزہ نفسی عنیت، عالیٰ ہستی کا بھی یقین ہو جاتا ہے اور آپ کی زندگی دسیرت تو اس یقین کو اور بھی روشن کر دیتی ہیں۔

حضرت ابو ہریرہؓ رات دن میں بجور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنت یہ سننا ہی آپ کے لئے کافی نہ تھا بلکہ اس کا تکرار کرتے یہ تکرار مسجد میں راستے میں لگھر میں، رات دن ہوا کرتا اس لئے کہ وہ اس کو عبادت سمجھ کر عمل کرتے تھے۔ خود ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں میں نے رات کو تین حصوں میں بانٹ دیا تھا ایک نماز کے لئے دوسرا ثلث سونے کے لئے تیسرا حدیث رسول یاد کرنے کیلئے۔ یہ تیسرا عامل ہے جو حدیث رسول کے حفظ میں معاون و مددگار ثابت ہوا ابو ہریرہؓ اپنی خداداد صلاحیت غیر معمولی حفظ کے ساتھ دوسرے تشنگان علم اور شا یقین حکمت و دالش کی طرح تکرار کرتے اور اس کے لئے ایک وقت مقرر کرتے اس کے ابو ہریرہؓ کی عنیت پر یقین کرنے اور ان کے احادیث رسول کی طرف بڑھتے قدم کا پتہ ملتا ہے۔

ہمارے سامنے مردان بن الحکم حاکم مدینہ کے پیشکار کا بیان اس کی کافی شہادت ہے کہ ابو ہریرہؓ کا حفظ اور ان کی تہجد اشت حدیث پر کیسی تحقیق پخا بخہ وہ لکھتا ہے کہ مردان نے ابو ہریرہؓ کو طلب کیا آپ سے حدیث وسائل

دریافت کرنا تھا مجھے تخت کے پیچھے بیٹھنے کے لئے کہا جو ابوہریرہؓ فرماتے میں اے  
لکھنا جاتا تھا جب سال پورا ہوا تو آپؐ کو بلا یا اور مجھے پردے کے پیچھے بھایا پھر اس  
کتاب سے دیکھ دیجہ کر سوال کرنا جاتا ابوہریرہؓ پہلے ہی کم طرح بلا کم دکاست جواب  
دیتے آپ سے کوئی فقرہؓ کے پیچھے نہ ہوانہ کم و بیش رہا۔

یہ بھی انہیں دلائل حفظ میں سے ہے کہ ایک شخص نے دوسرے صحابی سے دریافت  
کیا کہ پیغمبر خدا نے کل کی عشاء میں کون سی سورت پڑھی تھی اس صحابی نے  
جواب دیا مجھے پتہ نہیں تو اس نے کہا کہ کیا تم شریک نہیں تھے حضرت ابوہریرہؓ  
نے یہ سن کر فرمایا کہ میں بتاتا ہوں فلاں فلاں سورتیں آپ نے پڑھی تھیں۔  
اس قسم کے شواہد صحابہ و تابعین کی جانب سے اور اہل علم کی جانب سے  
بیشماریں جو ابوہریرہؓ کے حفظ و اتقان پر دلیل واضح ہیں متاخرین نے بھی  
آن کے حفظ و اتقان کی شہادت اسی طرح دی جس طرح متقدیں نے۔

## جو شریعتِ حدیث

یہ صحیح ہے کہ حضرت ابوہریرہؓ مُکثِرِ حدیث تھے۔ مگر اس کے ساتھ ان کا  
یہ جذبہ بھی رہا کہ پیغمبر کی احادیث پھیلیں تو ضرور مگر ان میں کوئی ایسی بات جو  
حدیثِ رسول کے علاوہ ہو ملنے تھے پائے، اس قسم کی گذشتہ باتوں سے پرہیز کرنے  
ان کی چھان بین رکھتے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کذب کی نسبت  
کرنے سے سخت احتراز کرتے، لوگوں کو بتاتے، اور عذاب نار سے ڈراتے،  
آپ اس حدیث کو بیان کرنے کے لئے بازار سے گزرتے اور فرماتے اے

لَوْ كُوْجُوْ بِحَمْهِ جَانْتَا هُوْ تُوْخِيرْ جَوْنَهْ جَانْتَا هُوْ جَانْ  
 اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُوْبِرْ كَهْتَهْ هُوْ رَهْ سَنَاهْ هَيْ مَنْ لَكْدِرْ عَلَى مَتْعِيدَ فَلَيْبِوْ أَمْقَعَدَةَ  
 مَنْ النَّارِ۔

## حضرت ابوہریرہ رضی اور ان کا فتویٰ

حضرت ابوہریرہ رضی اپنے دور کے راوی حدیث ہی نہیں تھے بلکہ اپنے دور کے  
 گئے چندے اہل علم میں تھے آپ کی نظر قرآن و سنت پر گہری تھی آپ کی اجتہادی  
 صلاحیت غصب کی تھی۔ آپ میں صحبت رسول اور ملازمت پیغمبر سے تلقین  
 فی الدین پوری طرح بس گیا تھا۔ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سن اعمال  
 سے واقع تھے، آپ کی نگاہ میں چھوٹی بڑی سنت ایک ایک کر کے تھی آپ  
 کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم سے وافر حصہ ملا تھا۔ آپ علوم رسول  
 کا ایک بڑا ذخیرہ رکھتے تھے، معلومات کے اس وافر حصہ کی وجہ سے اس دور کے  
 اکثر مسائل پر گہری نظر رکھتے اور مسلمانوں کو پیش آنے والی دفتلوں کا حل کرتے  
 ہی وجہ ہے کہ وہ تقریباً بیس سال سے زائد تک مسلمانوں کے پیش آمدہ  
 مسائل پر فتویٰ دیتے رہتے حالانکہ اس وقت تک صحابہ کی بڑی تعداد موجود  
 تھی۔ زیادابن سینا نے لکھا ہے کہ اس دور کے مفتی جو مسلمانوں کو فتویٰ دیا  
 کرتے اب ابن عباس، وابن حمربوسید ابوہریرہ، وجابر رضی اللہ عنہم تھے بعض دوسرے  
 صحابہ جو اسی پایہ کے تھے مدینہ میں فتویٰ دیا کرتے اور حدیث رسول بیان  
 کیا کرتے ہی فضیل بن عثمان رضی کی شہادت کے بعد صرف انہیں کو فتویٰ دینے کا اختیار

مکھاں کے علاوہ کوئی دوسرا فتویٰ نہ دیتا تھا۔

ابو ہریرہؓ حضرت عمرؓ کے زمانے میں ولایت بھریں پر مامور تھے۔ بھریں میں لوگوں نے ان سے ایک طلاق کی مطلقة کے بارے میں مسئلہ دریافت کیا کہ اس سے دوسرے نے نکاح کر لیا پھر دخول کے بعد اسے اللگ کر دیا اور شوہر اول نے نکاح کیا۔ تو ایسی عورت دو طلاقوں کے ساتھ رہ جائے گی جیسا کہ حضرت عمرؓ اور دوسرے صحابہ مالکؓ و شافعیؓ احمدؓ کے مشہور مسلک میں ہے یا یہ طلاق لغو ہو جائے گا اب یہ تین طلاقوں کے ساتھ رہے گی جیسا کہ ابن عباسؓ ابن عمر ابوحنیفہ اور حضرت عمرؓ کی ایک روایت میں ہے اس بات پر نظر کر کے کہ شوہر سے تعلق مادون الثلات کو دریا برد کر دیتا ہے جیسا کہ اس کا تعلق ثلاثت کو بر باد کر دیتا ہے۔

پہلے مسئلہ کا مبنی یہ ہے کہ زوجِ ثانی کی ہبستری تحریم ثابت بالطلاق کی غایت ہے جو مرتفع ہوگی اور مطلقة بغیر تین طلاق کے محروم نہیں ہوتی اس لئے دوسرے شوہر کا تعلق اس میں کوئی خرابی نہ پیدا کرے گا۔

اسی کا فتویٰ حضرت ابو ہریرہؓ نے دیا تھا جس پر حضرت عمرؓ نے فرمایا اچھا کیا کہ یہ فتویٰ دیا اور نہ شوہر کی خیریت نہ کھی۔

کچھ لوگ جو احرام کی حالت میں تھے ان کو غیر محرم لوگوں نے شکار ہدیہ کیا اسکے بارے میں ابو ہریرہؓ سے مسئلہ دریافت کیا کہ اس صید کا احرام کی حالت میں کھانا درست ہے یا نہیں آپ نے کھانے کی اجازت دی پھر حضرت عمرؓ سے ملاقات ہوئی تو انہوں نے اپنے اس فتویٰ کو سامنے رکھا

آپ نے اس کی تصویب کی اور کہا اس کے خلاف فتویٰ دیتے تو پھر خیریت کو رد نہ پڑتا۔ حضرت ابو ہریرہؓ پسجدیدہ مسائل میں بھی ابن عباسؓ جیسے بالغ نظر صحابہ کے ہم پلے تھے ان کے دینے ہوئے فتویٰ پر صحابہ نے بھی عمل کیا اور بعد کے لوگوں نے بھی اس لئے کہ آپ کے فتاویٰ کی بنیاد عموًّا احادیث ہوتی تھی۔ اس صورت میں قیاس پر عمل کرنے کا سوال ہی نہیں ہوتا۔ جس طرح کے لوگوں نے ان کی روایت کہ آدمی اپنی پھوپھی اور فالہ سے نکاح نہ کرنے پر عمل کیا۔ ایکہ میں سے امام ابو حیانفہ و شافعیؓ نے آپ کی حدیث ہی پر عمل کیا ہے کہ جو آدمی بھول کر کھائے روزہ پورا کرے اس لئے کہ اس کا روزہ ہو گیا حالانکہ قیاس اس کے مخالف معلوم ہوتا ہے۔ امام مالک نے آپ کی حدیث اذَا دُلَغَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءِ الْخَكْرَةِ پیش نظر سات بار دھونے کا حکم کیا جب کہ قیاس اس کے خلاف تھا اس لئے کہ امام اس کی طہارت کے قائل ہیں۔

اس طرح آپ مدینہ میں فتویٰ دینے والوں کے سربراہ تھے۔ آپ لوگوں کے سوال کا جواب دیتے فتویٰ معلوم کرنے والوں کو فتویٰ بتلاتے۔ لوگ حدیث کو دلیل میں دریافت کرتے تو آپ دلیل میں حدیث یہاں فرماتے چنانچہ بنی اریؓ نے ابوسلمہ بن عبد الرحمن بن عوفؓ سے سنا کہ حضرت حسان بن ثابت الفصاریؓ حضرت ابو ہریرہؓ سے شہادت میں حدیث طلب کر رہے تھے کہ تم خدا کی قسم بتاؤ کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے اے حسان رسول اللہ کی طرف سے جواب دو، اے خدا حسان کی مدد درج القدس کے ذریعہ کیجئے تو ابو ہریرہؓ نے فرمایا ہاں۔ مروان بن حکمنے نمازخانہ

نے بارے میں دریافت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نماز جنازہ کس طرح پڑھتے تھے تو آپ نے اسکو صحیح طریقہ نماز جنازہ کا بتلایا۔

صحابۃ البیعین اور علماء حدیث و فقہ نے آپ کی منزلت و مرتبہ کا اقرار کرتے ہوئے آپ کے عمل و اجتہاد کو بطور صحت تسلیم کیا۔ اس کی شہادت کے لئے برداشت کافی ہے امام مالک نافع مولی عبید اللہ بن عمر رضی سے نقل کرتے ہیں عبید بن کی نماز میں نے ابو ہریرہؓ کے ساتھ ادا کی آپ نے پہلی رکعت میں سات تکبیریں قبرات سے پہلے بلند کیں۔ از دوسری رکعت میں پانچ قبرات سے پہلے۔

دوسری شہادت امام مالک یحییٰ بن سعید سے برداشت کرتے ہیں کہ انھوں نے سعید بن حبیب کو کہتے ہوئے سنا کہ میں نے ابو ہریرہؓ کے پیشجھے ایک پیچ کے جنازہ میں شرکت کی اس معصوم نے کوئی گناہ نہیں کیا تھا مگر ابو ہریرہؓ نے فرمایا کہ اے خدا استے عذاب قبر سے بچا لیجیو۔

آخری شہادت میں ہم تجارت کرتے ہیں کہ امام مالکؓ نے کہا کہ حضرت عثمان بن عفان نے عبید اللہ بن عمر سے بیانات معلوم کی کہ ابو ہریرہؓ جب کہ مدینہ میں تجنازہ کی نماز میں اُن کی موجودگی میں ہر دعوت دولوں ہی شریک ہوتے مرد اس حصے میں ہوتے جو امام کے قریب ہوتا اور عورتیں اس حصے میں جو قبلہ سے قریب ہوتیں۔

ان برداشت سے اندازہ ہوتا ہے کہ شرف و منزلت میں تو کچھ تھے ہبھی آپ فتویٰ و اجتہاد میں ان اجلدے صحابہ کے ہم پرہ دہم پایہ تھے۔ ان کا مرتبہ

کسی طرح سے حضرت ابن عمر عثمان بن عفان سے فرود ترنہ تھا آپ کے فتویٰ کو حضرت عمر بن الخطاب امیر المؤمنین کے فتوؤں کے مقام سمجھا جاتا تھا۔ اسلئے کوئی دلوں کا اطرز اجتہاد و انداز فتاویٰ ملکیکار تھا۔

بلکہ یہ کہنا صحیح ہو گا کہ آپ کے وسعت علم، حفظِ حدیث اور علومِ نبوی کی چھان بین اس کی منزلت و فضل آپ کی پارساں و تقویٰ وغیرہ خوبیاں ایسی تھیں کہ ان کے زمانے میں لوگ آپ سے پوچھتے پڑھتے تھے آپ سے علم دریافت کرتے اور اس پر عمل کرتے آپ کے پاس علم کا وہ ذخیرہ تھا جس سے بعد کے لوگوں نے روشنی پائی۔ آپ کی سیرت میں وہ زندگی تھی کہ بعد کے لوگوں میں اس سے جان آئی۔

ابوہریرہؓ فتویٰ دینے میں اقتدار رسولؐ کی سعی کرتے آپ کی کسی نہ کسی حدیث کو تلاش کر کے اس کے مطابق فتویٰ دیتے احکامِ رسول اور فتاویٰ رسول کی تلاش میں رہتے ہیں ابوداؤد کی روایت میں ہے کہ بلالؓ سے اسامہؓ سے ابوہمزة سلمیؓ سے مدینہ کے کسی پسے آدمی نے بیان کیا کہ ہم ابوہریرہؓ کے پاس بیٹھے تھے کہ ایک ایرانی عورت اپنے پچے کے ساتھ آئی اس کے شوہرنے اس کو طلاق دے دی تھی میاں بیوی دلوں نے واقعہ کو فرمائی کیا کہ آپ سے فارسی زبان میں کہا اے ابوہریرہؓ میرا شوہر مجھ سے میرے لڑکے کو چھیننا چاہتا ہے حضرت ابوہریرہؓ نے فرمایا فرعون دا زی کر لو اس کو فارسی میں بتایا گیا اس کا شوہر آیا اس نے کہا کہ میرے لڑکے کو مجھ سے کوں الگ کر سکتا ہے حضرت ابوہریرہؓ نے فرمایا کہ بھائی یہ میں نہیں کہہ رہا ہوں میں نے خود سرکار دو عالم سے سنا ہے کہ آپ کے پاس ایک عورت آئی اور میں

وہاں بیٹھا ہوا تھا اس عورت نے عرض کیا یا رسول اللہ میرا شوہر چاہتا ہیکرے بیٹے کو مجھ سے لے اس بیٹے نے مجھے نقش پہنچایا اور ابو عنیہ کے کنوں سے مجھے پانی پنا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا قدر اندازی کر لو اس پر اس کے شوہر نے کہا میرے لڑکے کو مجھ سے کون جدا کرے گا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لڑکے سے منا طب ہو کر فرمایا یہ تمہارا باپ ہے یہ تمہاری ماں ہے تم ان دونوں میں سے جس کے ساتھ چاہو رہو لڑکے نے ماں کا ہاتھ پکڑ لیا وہ اس کو ساتھ لے گئی۔

ایک اور سند سننے امام مالک<sup>ؓ</sup> مغربی سے روایت کرتے ہیں کہ ابو ہریرہؓ سے اس مسئلے پر کہ ایک آدمی کے ذمہ ایک غلام آزاد کرنا ہے تو کیا اس میں دلداری نہ تھی، ہی کو آزاد کر کے حساب چکایا جا سکتا ہے ابو ہریرہؓ نے فرمایا ہاں ہاں ہو جائے گا ہم نے اس سے پہلے بھی تمسک بالسنہ کے سلسلے میں جو کچھ لکھا ہے وہاں اس قسم کے بہت سے نمونے پیش کر دیئے ہیں۔

غرض ابو ہریرہؓ کے فتاویٰ کا تفصیلی ذکر اس مختصر میں کہاں ہو سکتا ہے اور اس پر تفصیل گفتگو بھی ہمارا مطمع نظر نہیں اتنا کہنا کافی ہے کہ جس طرح مکثین حدیث میں تھے اس سے کچھ کم درجہ میں مکث فتویٰ تھے۔ اس طرح آپ کاشمار متوسطین فی القتوی میں یقیناً ہے جیسا کہ امام ابو محمد بن حزم نے لکھا ہے متوسطین فی القتوی میں ابو بکر، ابو ہریرہ، امام سلمہ، انس بن مالک، ابو سعید خدرا، عثمان بن عفان، وغیرہ کتاب آتا ہے۔ یہ تیرہ اصحاب نبی ہیں جن میں سے ایک کے فتاویٰ سے ایک مختصر یا مفصل کتاب بنائی جا سکتی ہے۔

## حضرت ابوہریرہ رضی اور فضیل

ہمارے پاس اس بات کا ثبوت نہیں ہے کہ ابوہریرہؓ کو خلفاء ریاست امراء مدینہ میں سے کسی نے باقاعدہ قضاۓ کا عہدہ سپرد کیا ہو بلکن یہ بات صحیح ہے کہ جب وہ بھرمن کے حاکم تھے حضرت عمرؓ کے زمانے میں تھے اور مدینہ کے گورنر حضرت معاویہؓ اور مروانؓ کے دور میں رہے تو اس وقت کے بعض جمیٹ ہمارے سامنے ہیں یہ بھی ممکن ہے کہ بعض لوگوں نے قاضی کے جمیٹ پر غیر مطہر ہو کر اپیل آپؓ کے پاس کی ہوتا کہ آپؓ کی نظر ثالث سے فیصلہ کی توثیق یا تکذیب ہو سکے۔ اس لئے کہ فوجداری کا مکملہ بعد میں قائم ہوا پہلے تو صرف ایک ہی عدالت ہوتی تھی جو دیوانی و فوجداری دو نوں مکملوں تکام کرتی اس فوجداری کے اختیارات اتنے درج تھے کہ وہ خلیفہ اور امیر کے نظام کی تحقیق کرتا اور ان کے خلاف فیصلہ دیتا یہ محکمہ عبد الملک بن مروانؓ کے زمانے تک الگ الگ رہے۔

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ ابوہریرہؓ کے زمانے میں اگر کوئی مظلوم آتا تو آپؓ اس کی دادرسی کرتے اس لئے کہ وہ اپنی امارت کے زمانہ میں اپنے کو ذمہ دار جانتے تھے۔

ابوہریرہؓ کے بارے میں کسی نے ذکر نہیں کیا ہے کہ وہ باقاعدہ قاضی کسی زمانے میں بھی رہے یہ ضرور ہے کہ بعض مقامات کا فیصلہ آپؓ نے فرمایا الوداد کی یہ بات اس کی سند میں کافی ہے وہ عمر بن خلدونؓ سے بیان کرتے ہیں کہ ہمارے اپنے ایک دوست کو جو مفلس تھا لے کر ابوہریرہؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے آپؓ

نے فرمایا اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا جہنمٹ میرے سامنے ہے جو قلس  
و قلاش ہے یا موت ہو گئی کسی نے اس کے مال کو پالیا تو وہ اس کا مستحق ہے۔

## شیوخ و تلامذہ

آپ نے جناب بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اکثر حدیثیں بیان کیں اور ابو بکرؓ  
و عمرؓ، فضل بن عباسؓ، ابی بن کعبؓ، اُسامہ بن زیدؓ، عائشہ صدیقہؓ، بصرہ بن ابی  
بصرہ سے روایت حدیث کی ہے۔

صحابہؓ: ابن عباسؓ، ابن عمرؓ، انس بن مالک، داود بن الاسله، جابر بن عبد اللہ  
الفارسی، ابوالیوب الفارسی نے خود آپ سے روایتیں کی ہیں۔

تابعین: آپ سے بہتوں نے روایت حدیث کیا اجلدوا مئہ تابعین  
اسلام محدثین و کبار فقیہاء امت نے آپ سے روایتیں کی ہیں مثلًاً ابراہیم  
بن اسماعیل، ابراہیم بن عبد اللہ بن حنین، ابراہیم بن عبد اللہ ابن قاظمه زہری،  
اسی طرح عبداللہ بن ابراہیم، اسحاق مولی زادہ، اسود بن ہلال، اغرب بن سلیک  
اغراہ مسلم، انس بن حکیم کے اوس بن خالد، بسر بن سعید، بشیر بن نہیک، بشیر بن  
کعب ثابت بن قیس زرنی، ثور بن عقیز، ہجر بن عبیدہ، چعفر بن عیاض، چہمان الحسینی  
جلاسی حارث، حارث بن الجلد، حربیت بن قبیصہ، ہسن بصری، حصین ابن الحجاج  
کے بارے میں بھی آپ سے روایت کرنے کی بات آتی ہے۔ بعضتوں نے خالد  
کو بعضتوں نے تعقیب کو حصین بن مصعب حفص بن عامر بن عمر، حفص ابن  
عبد اللہ بن انس، حکم بن منیا، حکم بن سعد، سعید بن عبد الرحمن زہری، سعید بن عبد الرحمن

دحید بن مالک، حنظله بن علی، جان بن بیطاع کو بھی آپ کا شاگرد تبدیا یا ہے۔  
 خالد بن عبد خالد بن علاق، جناب حاجب مقصودہ حشیمہ بن عبد الرحمن  
 تو آپ کے شاگرد نہیں ہیں۔

زہیل بن عوف، ربیعہ الحرشی، امیح الخذامی، وزارتہ بن اوثی، افر بن صعصعہ،  
 نجلفت زیاد بن ثوبہ، زیاد بن ریاح، زیاد بن قیس، زیاد طائی، زیدا بن اسلم مرسل  
 زید بن ابی عتاب، سالم عمری، سالم بن ابی لیید، سالم ابوالغیث، سالم مولی البقرین،  
 شیخیم ذہری، سعد بن هشام، سعید بن الحارث، سعید بن ابی الحسن، سعید بن حیان،  
 سعید مقیری، سعید بن سمعان، سعید بن عمرو بن الاشاق، سعید بن دجانہ، سعید بن  
 المیب، سعید بن ابی ہند، سعید بن یساز سلمان الاغری، سلمہ بن ازرق، سلمہ لیثی سلیمان  
 بن حبیب المخارکی، سلیمان سنان، سلیمان بن یساز سنان بن ابی ستان، شقیری،  
 شمیر بن تہارشداد البوعمار، شریح بن ہانی، شفی بن ہاتع، شقیق بن سلمہ، شہر بن چشب،  
 صالح بن درهم، صالح بن ابی صالح، صالح مولی التورۃ، صعصعہ بن مالک، صہیب  
 القواری، بھی آپ کے شاگردوں میں ہیں۔ رضی اللہ عنہم اجمعین۔

اسی طرح ضحاک بن شرجیل، ضحاک بن عبد الرحمن بن عززم، ضمغم بن ہوش  
 طارق بن فحاش، عامر بن سعید بن ابی وقار، عامر بن سعد الجبلی، عامر بن شعبی،  
 عبد الشہزادہ رافع مولی ام سلمہ عبد الشہزادہ، سعد مولی عائشہ، عبد الشہزادہ عتبیہ ہدیہ  
 عبد الشہزادہ عمر القاری، عبد الشہزادہ فردخ، عبد الرحمن ابن ابی عمرہ عبد الرحمن  
 بن غنم، عبد الرحمن بن مہر انی مولی ابی ہربہ، عبد الرحمن بن ابی نعیم الجبلی،  
 عبد الرحمن بن هرمز اعرج، عردة بن زبیر، عطا ابن ابی رباح، عطا ابن ابی علقہ،

عطاء بن يسار، عمار بن أبي عمار مولى بن هاشم، عمر بن الحكم، بن رافع، عمر بن خلدة، قاضي مدینہ عمر بن موظا، عتبہ بن سعید بن العاص، عوف بن حارث، رضیع عالیہ، قاسم بن محمد، قبصہ بن ذؤبیت، کثیر بن مردہ سورہ بن الیہر، محمد بن سیرین، محمد بن کعب القرظی، محمد بن سلمہ ازہری، بالواسطہ شاگردیں محمد بن المنکدر، مروان بن الحكم، مختار بن حزن، سلوان نے آپ کو دیکھا تھا مگر روایت کرتے تھے۔ میمون ہمراں بینا مولی عبد الرحمن بن عوف، نافع بن جبیر، نافع ابن عباس، مولی ابی قتادہ، ہمام بن منبه، جن کے صحیفہ صحیحہ کا ذکر ابھی گذرنا۔ میمین بن عبدہ، میمین بن ابی صالح، میزید بن ہمز، مولی بن مردہ یوسف بن ماہک۔ (رضی اللہ عنہم)

اسی طرح ابو ادریس خولانی، ابو سحاق مولی بن ہاشم، ابو بکر بن عبد الرحمن، ابو یعقوب مدنی، باقی اگر روایت کرتے ہیں تو ان کی روایت مرسل ہے۔ ابو ذر بن ازدی، ابو ذر عنة بعلی، ابو سعید مقبری، ابو صالح سمانی، ابو عثمان نہدی، ابو ذر عزمولی، عائشہ ابو یونس مولی ابی ہیرہ، ابن مکر، زشامی، رضی اللہ عنہم، اجمعین، مونات میں کشمکش ابی حسان، ام دردار صغیری اور آپ کے بعد ہوتے تو نے آپ سے روایت کی ان میں سے اکثر نے ابو ہیرہؓ سے برادر است حدیثیں لی ہیں۔

بخاریؓ نے لکھا ہے کہ آپ سے روایت کرنے والے شاگردوں کی تعداد آٹھ سو سے زیادہ ہے یہ صحابہ تابعین سے لے کر اس دور تک کے لوگوں کا شمار ہے جنہوں نے آپ کی شاگردی کا شرف بلا واسطہ میا یا بالواسطہ حاصل کیا۔

## آپ کی حدیثوں کی تعداد

ہم اس سے پہلے بتا پچھے ہیں کہ ابو ہریرہؓ صحابہ میں سب سے زیادہ کثیر الحدیث ہیں اور یہ کوئی تجھب کی بات نہیں ہے اس لئے کہ ہم نے ابو ہریرہؓ کا تعلق آپ کے ساتھ دن رات کا قیامؓ آپ کے علم سے تعلق آپ میں جستجوئے علم اور اس کی لگن، آپ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بے تکلف سوال کرنے کی عادت، آپ کا ان احادیث کو یاد کرنے تکرار کرنے کا شغفت، کسی موقع کو منانے نہ ہونے دینا آپ کی انتہک کوشش اور اسی کام میں مگن رہنا۔ اس کے ساتھ لگن ہمارے سامنے ہے اس لئے ہم کو ان کی احادیث کی کثرت پر فراہمی تجھب نہیں ہوتا۔ آپ کا اسی مقصد حدیث کے سلسلے میں شام و عراق، بحرین، حجاز کا سفر کرنا ان سب باتوں کو سامنے رکھ کر ہم نے بلاچون وچرا تسلیم کر لیا ہے کہ آپ نے صحابہ میں سب سے زیادہ حدیثیں بیان فرمائی، آپ کی طرف امت نے ہمیشہ نظر احترام سے دیکھا آپ کی قدر کی آپ کی طرف ہر زمانے میں مسلمانوں کا رجوع رہا۔

آپ کی حدیثیں ائمہ حفاظ میں سے اکثر نے یاد کی ہیں خواہ ان علمائے حدیث کا تعلق مندنگاری سے ہو کہ صحیح و سنن معاجم اور مصنفات سے ہو ہر جگہ آپ کی روایات ملتی ہیں۔ بلکہ یوں کہنا صحیح ہے کہ احادیث کی ہر قابل اعتماد کتاب میں اس جلیل القدر صحابی کی روایت کا افرزد خیرہ ملتا ہے۔

آپ کی احادیث کسی خاص شعبہ زندگی کسی مخصوص دینی فکر سے تعلق نہیں رکھتی بلکہ فقہ عقائد عبادات معاملات جہاد سیرت مناقب تفسیر نکاح ادب دعوات رقائق ذکر و تسبیحات غرض ہر پاب میں اس کا ایک ذخیرہ موجود ہے۔ امام احمد بن حنبل نے ہی آپ کی روایات ۳۸۴م میں ذکر کی ہیں ان میں مکر رجھی کافی ہیں جو لفظی اور معنیاً دونوں حیثیت سے مکر رہیں مگر مکرات کو تکانے کے بعد بھی بڑی خاصی تعداد ان احادیث کی باقی رہ جاتی ہے۔

امام بقی بن غدار (۲۰۱-۵۲۷) نے اپنی مسند میں ۳۵ حدیثیں روایت کی ہیں حدیث کی جمع مستند کتابوں میں امام مالک کے موطاکے ساتھ ۲۲۱۸ حدیثیں آپ سے نقل ہیں ان میں سے اکثر وہ ہیں جن کا سب نے ذکر کیا ہے بعض وہ ہیں جس میں بعض منفرد نظر آتے ہیں۔

بنواری و مسلم میں ۹۰۶ حدیث جس میں ۳۶۳ میں دونوں متفق ہیں سو ۹ حدیث کا صرف بنواری نے ذکر کیا ہے اور مسلم نے ۱۹۰ حدیثیں ذکر کیا ہے جن کا بنواری کو پتہ نہیں۔

اسی طرح سنن اربعہ اور موطا امام مالک میں ۱۴۰۹ ایسی حدیثیں ہیں جن پر ان ائمہ حدیث نے اتفاق کیا ہے اور کچھ میں انفرادیت بھی ہے۔

ابواسحاق ابراہیم بن حرب عسکری متوفی ۲۸۲ھ نے مسند ابوہریرہ رضیہ جس کا نسخہ خزانہ کوہبری ترکی میں موجود ہے اس میں احادیث ابوہریرہ رضیہ کا ایک ذخیرہ موجود ہے۔

اگلے صفحات میں ان کے مزدیبات کے نمونے بیش کئے جا رہے ہیں۔

## نمونہ مرویات

حضرت ابو ہریرہؓ کی مرویات کی کثرت، آپ کی یادداشت اور حدیثوں کے اچھے بُرے قوی و ضعیف کی تہیان حدیثوں کے الفاظ کی حفاظت کا حال معلوم ہو چکا۔ اگر موقع ہوتا تو آپ کی ساری مرویات جو حدیث کی امہات کتب میں ہیں ان کے دوسرے طریقوں سے بیان کا مقابلہ اور روایت کے الفاظ کے اختلافات اور دوسرے صحابہ کی مرویات سے یکسانیت و اختلاف سمجھی چیزوں کو اکٹھا کیا جاتا۔ اسے کاش یہ ہو جاتا تو اس سے امت کو عظیم فائدہ پہنچتا اور اس سے حدیثوں کی پختگی اور تثبیت میں اضافہ کے ساتھ ساتھ راوی اسلام حضرت ابو ہریرہؓ کی عظمتِ اتقان اور وسعتِ علم میں چار چاند لگ جانتے مگر اس کے لئے کم از کم بیس سے زائد جلدیوں میں کام کو پھیلانا ہوگا اور یہاں اس کا بیان کرنا ایک بے جوڑی بات ہوگی اس لئے ہم ان نمونوں پر اتفاق اکریں گے جو آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت فرمائی ہے اور ائمہ حدیث نے اپنی کتابوں میں ان کا ذکر کیا ہے۔ ان کتابوں سے ہم نمونے کے طور پر تین چار حدیثوں کا ذکر کریں گے اگرچہ یہ نمونے ابو ہریرہؓ کی مرویات کا ایک مختصر خاکہ بھی نہ ہوں گے۔

(۱۱) امام مالک کی بیان کردہ حدیث موطار

مالکؒ نے زنار سے اور انھوں نے اعرج سے اعرج نے ابو ہریرہؓ سے نقل کیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ گرمی کے شدت کے موقعے

پر نماز ٹھنڈی کر کے پڑھا کرو اس لئے کہ گرفتار ہم کی لپٹ ہے۔

مالکؒ نے ابن شہاب سے اور انھوں نے سعید بن مسیب سے ابو ہریرہؓ کے وسائل سے بیہ روایت کی ہے کہ اگر کسی مسلمان کے تین بچے انتقال کر جائے ہوں تو اسے ہنہم کی گزندنہ پہنچے گی مگر قسم کو تباہ نہ کر لئے۔

مالکؒ نے ابو الزداد سے انھوں نے اعرج سے اور اعرج نے ابو ہریرہؓ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا خدا اس پر حمت کی نظر نہ کرے گا جس نے اپنا ازار کر کے انداز میں لٹکایا ہو۔

مالکؒ نے ابن شہاب سے انھوں نے سعید بن مسیب سے روایت کیا کہ میں نے حضرت ابو ہریرہؓ کو بیان کرتے سننا کہ پیغمبر خدا نے فرمایا۔ مدفون خزانے میں پانچواں حصہ خدا کا ہے۔

۴۲۳) مخراجاتِ امام احمدؓ۔

خدا نے اپنے راستے میں جہاد کے لئے نکلنے والے کے بارے میں بیہاعلانیہ مغفرت جاری فرمایا۔ کہ جو میرے راستے میں جہاد کے لئے نکلا۔ مجھ پر یقین کرتے ہوئے۔ میرے رسول کو سچا جانتے ہوئے تو میرے ذمہ ہے کہ میں اسے جنت میں داخل کروں یا اس کے مسکن تک جہاں سے وہ میری راہ میں جہاد کے لئے نکلا ہے وہ اپس لوٹا دوں اس کے ساتھ ہو گا جو ہونا ہے اجر اور مال غنیمت اور قسم اس کی جس کے قبضے میں محمدؐ کی جان ہے کہ خدا کے راہ میں زخمی ہونے والا کوئی ایسا زخمی نہ ہو گا جو قیامت کے دن اپنے اکھیں زخموں کے ساتھ نہ آئے گا اس کے زخموں سے خون ٹپک رہا ہو گا مگر ان زخموں سے مشک کی

خوشنبو نکل رہی ہوگی۔ قسم اس کی جس کے قبضے میں محمد کی جان ہے الگ مسلمانوں کی یہ گراں نگزرتا تو میں کسی جہاد کرنے والے فوجی دستہ بھی سمجھنے نہ رہتا۔ لیکن گنجائش نہ ہونے کی وجہ سے لوگ میری ایجاد کرتے ہیں اور ان کا جی نہیں چاہتا تو وہ میرے بعد تخلف کرتے ہیں۔ اور قسم اس کی جس کے قبضے میں محمد کی جان ہے کہ میرا جی چاہتا رہتا ہے کہ میں خدا کی راہ میں جہاد کروں اور شہید ہو جاؤں پھر زندہ کیا جاؤں اور جہاد کروں اور پھر شہید کیا جاؤں پھر زندہ ہو کر جہاد کروں پھر شہید کیا جاؤں۔

ابوکامل نے ابراہیم بن اسد سے انھوں نے ابن شہاب سے اور انھوں نے عبداللہ بن عبد اللہ سے انھوں نے ابوہریرہؓ سے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص جملوگوں کو قرض میں رقمیں دیتا تھا۔ اس نے اپنے بیٹے سے کہا کہ اگر کسی کو تنگ حال دیکھو تو اس سے درگذر کی پالیسی اختیار کر دی ممکن ہے اس کی برکت سے خدا ہم سے بھی درگذر فرمائیں۔ آپ نے فرمایا کہ موت کے بعد خدا کے سامنے پیش ہوا تو خدا نے بھی اس سے درگذر فرمایا۔

ابومعاویہ نے اعمش سے انھوں نے ابوصلح سے انھوں نے ابوہریرہؓ سے کہ پیغمبر خدا نے فرمایا جس نے کسی دھاردار اخیر سے خود کشی کی تو قیامت کے دلن اسی آل کے ساتھ آئے گا وہ اپنے شکم میں اس آل کو پیوسٹ کرنا ہوگا۔ جہنم کی آگ میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے رہے گا اور جس نے اپنے کوزہ سے ہلاک کیا تو زہر ہاتھ میں ہو گا اور اس کے گھونٹ حلق سے اتارتا ہو گا جہنم میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے رہے گا اگر کسی پیارا ڈی سے اپنے کو گرا کر ہلاک کیا تو جہنم میں اپنے

کو بلندی سے بلاؤ کرنا ہے گا یہ عذاب جہنم اس پر ہمیشہ کے لئے ہو گا۔  
 محمد بن جعفر نے شعبہ سے انھوں نے منصور سے انھوں نے ابو عثمان سے  
 انھوں نے ابو ہریرہؓ سے کہ فرماتے تھے جناب نبی کریم صادق مصود ق ابو القاسم  
 کو ٹھہری والے صلی اللہ علیہ وسلم کہ رحمت سے شقی بھی محروم نہ ہو گا۔  
 بشیم نے عمر بن ابو سلمہ سے انھوں نے اپنے والد سے انھوں نے ابو ہریرہؓ  
 سے روایت کیا کہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کیا کہ نکاح کی  
 اجازت میں باکوہ کا حکم ضروری ہے اور شیشہ کے نکاح میں اس کا مشورہ کافی ہے  
 لوگوں نے عرض کیا کہ اے رسول خدا یا گفت تو شریعتی ہوتی ہے وہ کیسے امر کرے  
 کی آپ نے فرمایا چیپ تو رہے گی یہی چیپ اُس کی جانب سے اجازت ہو گئی  
 لڑکیوں کی شادی کے بارے میں اب اس سے نیا دہ کیا روایت ہو گی۔ اس سے  
 اس بات کا بھی علم ہوا کہ جوان لڑکیوں کو اسلام اُن کی مرضی کے خلاف  
 مزاج نکاح کرنے سے روکتا ہے اس لئے دل جوان لڑکیوں سے سوال اور مشورہ  
 کریں اس میں دانش ہی دانش ہے۔

### مردیاتِ بخاری

مسدود نے طویل سند کے بعد حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کیا کہ جناب  
 نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سات قسم کے لوگوں کو خدا اس دن جب کہ کوئی  
 سایہ نہ ہو گا اپنے سایہ میں رکھیں گے۔ منصف امیر، جوان، جو خدا کی عبادت  
 میں پرداں چڑھا، وہ آدمی جس کا دل ہر وقت مسجد میں لگا رہتا ہے اور وہ  
 اشخاص جو خدا کی محبت میں ایک دوسرے سے بڑھنے کی سعی کریں خدا کی

محبت انکو اکٹھا کرے اور اس کی محبت ہی انھیں الگ کر دے، وہ آدمی جو خدا کی راہ میں مال خرچ کرتا ہوا س انداز میں کہ اس کے سوا کوئی اس صدقہ کو بھانپ بھی نہیں سکتا، وہ شخص تنہائی میں یاد خدا کرے اس کی آنکھیں فرط محبت سے آپ کو پا جائیں۔

یحییٰ بن بکیر نے مسند طویل کے ساتھ حضرت ابو ہریرہؓ سے بیان کیا کہ انہوں نے حضنور صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا تجارت میں قسم اصل کو ختم کر دیتی ہے اور برکت کو مٹا دیتی ہے۔ سامان بیچنے کے لئے قسم اس کے بھاڑ بڑھنے کے لئے قسم کی حدیث میں مماثلت موجود ہے۔

ابوالبیان نے مسند بخاری کے ساتھ حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دعویٰ تین بخوبیں ساتھ ساتھ ان دونوں کے پچھے بھی ان کے ساتھ تھے بھیڑ پا آیا اور ان پھول میں سے ایک کو لے بھاگا اب آپس میں ایک دوسرے سے بر سر پیکار بخوبیں یہ کہتی کہ تمہارے پیٹے کو لے گیا وہ کہتی تمہارے پیٹے کو لے گیا دونوں حضرت داؤد علیہ السلام کی خدمت میں فیصلہ کے لئے حاضر ہوئیں اور اپنی رام کہانی سنائی آپ نے فرمایا چھپری لاؤ دلوں کو آدھا آدھا کر کے دے دوں ان عورتوں میں سے جو ذرا اچھوٹی تھی اس نے کہا خدا آپ پر رحم کرے آپ ایسا نہ کریں آپ اسی کو دے دیں آپ نے فیصلہ چھپوٹی عورت کے حق میں دیا اور اس کو اپنا لٹکا مل گیا۔ ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ سیکیں کا الفاظ بہلی مرتبیہ میرے کاںوں نے سنا اس لئے کہ ہم اس سے پہلے فدیہ کہا کرتے تھے۔

ابو ابن رشیع نے بخاری کی سند کے ساتھ حضرت ابوہریرہؓ سے یہ روایت  
نقل کی منافق کی تین نشانیاں ہیں جب گفتگو کرے تو جھوٹ بولے اور دعہ  
کرے تو بد عہدی کرے اور جب امانت رکھنے تو اس میں خیانت کرے۔

### مرفیات مسلم

ابو بکر بن ابی شیبہ و یحییٰ بن تیمیسی نے مسلم کی سند کے ساتھ حدیث بیان  
کی جس میں الفاظ ابی یحییٰ بن تیمیسی کے ہیں کہ حضرت ابوہریرہؓ نے فرمایا کہ رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے کسی مومن کا کوئی دنیا وی غم درکیا  
تو خدا نے پاک اس سے آخرت کا غم دور کر دیں گے۔ اور جس نے  
کسی تنگ حال کی تنگ حالی دور کر دی اُنہی تعالیٰ دنیا و آخرت دونوں جگہ  
اس کی تنگی کو دور فرمادیں گے۔ اور جو کسی مسلمان کو خوش کرے گا خدا  
ام کو دنیا و آخرت میں خوش کر دیں گے۔ باری تعالیٰ ہر وہ مدد اپنے بندے  
کی کریں گے جو بندہ اپنے کسی بھائی کے سلسلے میں کرے گا۔ اگر کوئی راستہ  
اس نئے طے کرے کہ وہ کچھ علم لے گا تو خدا اس کا راستہ جنت کے رخ  
بدر آسان کر دے گا۔ خدا کے کسی گھر میں لوگ جمع ہو کر تلاوت قرآن کریں  
اور اس کو سیکھیں سکھا بیس توان پر خدا کی جانب سے سیکھنے کا نزول ہوتا  
ہے ان پر رحمت کا سایہ ہو جاتا ہے ملائکہ اپنا پر بچھا دیتے ہیں اور خدا نے تعالیٰ  
اپنے فرشتوں میں ان کا ذکر کرتے ہیں۔ جو عمل میں مُست ہو گا اس کی نسبت اسے  
تیز نہیں کر سکتی ہے۔

زہربن حرب مسلم کی سند کے ساتھ حضرت ابوہریرہؓ سے نقل کرتے

ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر کسی نے کسی بات پر قسم کھائی تو اس کے بعد اُسے قسم کھائی ہوئی بات کے علاوہ خیر معلوم ہوتا اس کو خیر ہی بِر عمل کرنا چاہئے اور قسم کا کفارہ دے دینا چاہئے۔

ابوبکر بن ابی شنبہ مسلم کی سند کے ساتھ حضرت ابوہریرہؓ سے نقل کرتے ہیں اور یہ حدیث رسول چھڑت ابو تکبر صدیق کی ہے انھوں نے ابوہریرہؓ سے بیان کیا کہ تین قسم کے لوگوں سے نہ تو خدا اقیامت کے دن گفتگو فرمائیں گے نہ ان کی طرف نظر کرم ہوگی۔ ایک وہ شخص جس کے پاس پانی کی ضرورت سے زیادہ مقدار پہ آپ و گیاہ میدان میں ہوا اور مسافر پیاس سے تڑپ رہا ہوا سے وہ پانی نہ دے دوسرا وہ جس نے بازار اٹھتے اٹھتے کوئی سامان تجارت یہ قسم کھا کر کریم استثنے کی خریدی ہے اس نے سچ سمجھ کر اٹھتے بازار مال تجارت لے لیا حالانکہ اس کی یہ بات صحیح نہ کھٹکی سے ایسا شخص جس نے کسی امام کے ہاتھ پر دنیا کے لئے سبقت کی اگر اس کو دنیا مل گئی تو اس کے ساتھ دنیا داری اور نہ ملی تو غداری کی۔

### مرویاتِ ابوذر

عبداللہ بن محمد نقیلی ابوذاوٰد کی سند کے ساتھ ابوہریرہؓ سے نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کسی عورت کی شادی اس کے چھا سے جائز نہیں ہے اور نہ چھا اپنی بھتیجی سے بیاہ کرنے کا مجاز ہے۔ نہ کوئی عورت اپنے مامول سے نکاح کر سکتی ہے نہ کوئی مامول اپنی بھتیجی سے نکاح کا جواز رکھتا ہے نہ بڑی بہن کے نکاح میں ہوتے جھوٹی بہن سے

نہ چھوٹی ہن کے نکاح میں ہوتے بڑی ہن سے۔

امحمد بن ابو بکرؓ ابو داؤد کی سند کے ساتھ روایت کیا کہ حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قسم کھانے والے کے حق میں خلاف شاہد ہوتے ہوئے فیصلہ عنایت فرمایا۔

محمد بن تیخی فارسی نے ابو داؤد کی سند کے ساتھ ابو ہریرہؓ سے بیان کیا کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے زمین تقسیم کر کے اس کی احاطہ بندی کر لی جائے تو اس میں شفعت نہیں چلتا۔

عبد الواحد بن زیاد نے ابو داؤد کی سند سے ابو ہریرہؓ سے روایت کیا کہ ایک شخص نے پیغمبر خدا سے پوچھا کہ کون سا صدقہ عمدہ ہے یا رسول اللہؐ پر نے فرمایا صدقہ اس وقت کہ تم مال کو حسن کی نظر سے دیکھ رہے ہو، تھیں زندگی کی توقع ہوا در اور غریب و محتاج ہوتے کا در ہو۔ اور جب تھیں زندگی مہلت نہ دیتی ہو گئے میں جان اٹھی ہوا اس وقت تو ہے کہ یہ رقم فلام جگہ اور فلام کو دے دی جائے تو یہ صدقہ نہیں ہے۔

### مزرویات ترمذی

ابو ہوسی محمد بن المثنی نے ترمذی کی سند سے ابو ہریرہؓ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے جھوٹ بولنا اور اس پر عمل کرناترک نہیں کیا تو ایسے کا کھانا چھوڑنے پانی چھوڑنے سے خدا کو کوئی دلچسپی نہیں ہے ابو عیسیٰ نے اس حدیث کو حسن و صحیح بتایا ہے۔

محمد بن عمر بن علی مقدمی نے ترمذی کی سند سے روایت کیا کہ ابو ہریرہؓ نے

بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب سفر کرتے تو اپنی سواری پر سوار ہوتے اور انگلی کو پھیلاتے ہوتے یہ دعا پڑھتے، شعبہ نے بھی اپنی انگلی پھیلا کر اس حدیث کو ابوہریرہؓ سے رد ابیت کیا کہ اے خدا آپ سفریں ہمارے ہمدرد ہیں۔ اور گھر بار کے جانکار ہیں اے قد اخیر خواہی کو ہمارے ساتھ کر دیجئے اور اپنی خُرانی میں داپس لائیے، اے خدا زین کو ہمارے لئے تھے کر دیجئے اور سفر ہم پر آسان کر دیجئے اے خدا میں سفر کی مشقت سے پناہ مانگتا ہوں اور زبول حالی میں داپسی سے خدا کی پناہ مانگتا ہوں۔

صفوان بن عیسیٰ نے ترمذی کی سند کے ساتھ حضرت ابوہریرہؓ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دینِ نصیحت ہے (خیر خواہی ہے) آپ نے تین بار فرمایا لوگوں نے عرض کیا کس کے لئے خیر خواہی آپ نے فرمایا اللہ کے بندے کیلئے، اس کی کتاب کے لئے، ائمۃ مسلمین کے لئے اور عامتہ المسلمين کے لئے ترمذی نے اسے حسن صحیح کا درجہ دیا ہے۔

جمید بن معدہ نے ترمذی کی سند کے ساتھ حضرت ابوہریرہؓ سے روایت کیا کہ خدا کو غیرت آتی ہے اور مومن کو غیرت آتی ہے خدا کو غیرت اس پر آتی ہے کہ مومن تک حرام چیز لائی جائے۔

### مرویاتِنسائیٰ

قیتبیہ نے نسائی کی سند سے حضرت ابوہریرہؓ سے رد ابیت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یہ بتاؤ کہ تم میں سے کسی کے دروازے پر دریا بہ رہا ہو اور ہر روز پانچ مرتبہ نہائے تو کیا کوئی میل اس کے جسم پر باقی رہ جائیگا

سب نے جواب دیا کہ کوئی میل ناپاکی نہ رہے گی آپ نے فرمایا یہی حال نماز پنجگانہ کا ہے کہ خدا اس کے گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔

محمد بن رافع نسائی کی سند کے ساتھ ابو ہریرہؓ سے نقل کرتے ہیں کہ ایک شخص نے پیغمبر خدا سے دریافت کیا کہ اے رسولِ خدا کون سا عمل بہتر ہے آپ نے فرمایا ایمان باللہ، پھر اس نے کہا اس کے بعد کس کا درجہ ہے آپ نے فرمایا جہاد فی سبیل اللہ، پھر اس نے کہا اس کے بعد کیا افضل ہے آپ نے فرمایا حجؓ مبرورؓ احمد بن عمرو بن السرح نے نسائی کی سند کے ساتھ بیان کیا کہ حضرت ابو ہریرہ نے فرمایا کہ ہذیل کی دو عورتوں نے پیغمبر خدا کے زمانے میں ایک دوسرے پر تبراندازی کی جس سے ایک عورت کے پیٹ کا بچہ مر گیا تو پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی دیت ایک غلام مقرر فرمائی یہ مملوک نہ ہو کہ مادہ کسی سے بھی کام پورا ہو جائے گا۔

یونس بن عبد الاعلیٰ فرماتے ہیں نسائی کی سند سے ابو ہریرہؓ تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ تھا اگر کوئی مومن قرض دار مرتباً تو وارثات سے پوچھتے کہ اس نے کوئی ملکیت قرض کی ادائیگی کے لئے چھوڑ دی ہے اگر لوگ کہتے کہ ہاں موجود ہے تو آپ نماز جنازہ خود پڑھاتے اگر لوگ کہتے کہ قرض کی ادائیگی کی کوئی سبیل نہیں ہے تو آپ فرماتے آپ لوگ اس کا جنازہ پڑھ لیں لیکن جب آپ کے حیثیتے جی فتوحات ہو زیکیں تو آپ نے فرمایا انا اذلی بالملوک مین من انفیهیم جو مر گیا اور نیچھے قرض چھوڑا تو میں اس کا دین دار ہوں اور جس نے موت کے بعد مال چھوڑا تو وہ اس کے دارثمن کے لئے ہے۔ سندی نے

بیان کیا کہ ابتداءً آپ نے مقرض کی نماز جنازہ پڑھانا چھوڑ دیا تھا جس کا مقصد قرضاوں کو قرض کی ادائیگی میں تسلیم پر متینہ کرنا تھا یا اس کی ادائیگی میں جو بدهمہ بیال ہوئی ہیں اس کو چھپڑانا مقصود تھا لیکن جب دولتِ اسلامی مصبوط ہو گئی مسلمانوں کے دل میں اسلام گھر کر گیا اور دین حنیف آئیڈیل بن کر سامنے آگیا۔ تو مسلمان عموماً قرض نہ لیتے یا لیتے تو بڑی ضرورت کے موقعہ پر اور قرض لے کر اس کی ادائیگی میں کسی قسم کے تسلیم و تغافل کو رد انہ رکھتے تھے اور خود پیرہ خدا اس قرض کی ادائیگی اسلامی اسٹیٹ کی طرف سے فرماتے اگر آپ کو لقین ہو جاتا کہ متوفی اپنی غربت اور فقر کی وجہ سے موت سے پہلے اس قرض کو رد انہ کر سکتا اور مسلمانوں کا تولیو ہنسی بہتر حال تھا خود باعزت تھے اور ان کے نفوس میں مکرمت تھی وہ کسی کے مال کو تلف ہونا کیسے پسند کرتے اور خود اس کے زندگی کی بات توجہ سوچتی نہیں سکتے تھے اس مثال سے قرضوں کے اجتماعی ثقافت بر روشی پڑتی ہے اور امت کے مابین ایک دوسرا کے تعادل کا جواز معلوم ہوتا ہے یہ دلیل واضح ہے کہ شریعتِ اسلامی ہر فرد امت کی زندگی کے گذراں اور باعزت زندگی کی پوری طرح ذمہ دار ہے۔

### ہرویاتِ ابن ماجہ

عبد الرحمن بن ابراہیم ابن ماجہ کی سند کے ساتھ حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اسلام کی ابتداء اجتماعی کے ساتھ ہوئی اور ترقیات کے بعد آخر میں بھی اجنبی ہی رہے گا، مبارک ہیں وہ اجنبی جو اس اجنبی سے تعلق دہمہ ردی رکھیں گے۔

ابوکریب نے این ماجہر کی سند کے ساتھ ابوہریرہؓ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ آیتِ اہل قبائل کی مدح میں نازل ہوئی اس تباریں ایسے لوگ ہیں جو خوب پاکیزہ رہنا پسند کرتے ہیں خدا بھی پاکیزگی پسند کو پسند کرتا ہے آپ نے فرمایا کہ اہل قبائل پانی سے استنجار کرتے تھے اس لئے خدا نے ان کی پاکی کا اعلان فرمایا اور اپنی پسندیدگی کی سند عطا کی۔

ابو بکر بن شیبہ نے این ماجہر کی سند کے ساتھ ابوہریرہؓ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ انسان کا ہر عمل حسن دس سے لے کر سات سو گناہ تک اور اس سے بھی زیادہ نیکی شمار کیا جاتا ہے لیکن روزے کے لئے خدا نے فرمایا کہ روزہ میرے لئے ہے اور میں اسکی جزا دوں گا۔ اس لئے کہ بندے نے اپنا گھانا دوسرا خواہشات میرے لئے تزریک کیں۔ روزہ دار دوسری مسروں سے دوچار ہوتا ہے ایک فرحت روزہ انتظار کرنے کے وقت دوسرا خدا کے دیدار کے وقت اور روزہ دار کے منہ کی بوجو گھانا نہ کھانے کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے خدا کے نزدیک مشک کی خوشبو سے زیادہ پسندیدہ ہے۔

ان نموذجیں پر التفاق کرتے ہوئے ہمارا مقصد یہ تھا کہ آپ جان لیں کہ مردیات ابوہریرہؓ کو اصحاب ستہ نے بھی اپنی کتابوں میں لیا ہے اصحاب سند و صحاح نے بھی لیا ہے اور حاکم وغیرہ نے مستدرک میں بھی ان کا ذکر کیا ہے۔

## اَصْحَاحُ الْطُّرُق

ابن المدینی نے بیان کیا کہ مطلقاً آپ کی اسناد حدیث میں سب سے صحیح حماد ابن زید عن الیوب عن محمد بن سیبرین عن ابی ہریرہ ہے۔ سلیمان بن داؤد نے اصح الاسانید صحیح بن ابی کثیر عن ابی سلمہ عن ابی ہریرہ کو تسلیم کیا ہے اور احادیث کی روایت میں صحیح ترین عن الزہری عن سعید بن المسیب عن ابی ہریرہ ہے۔ اور عن ابی الزناد عن الاعرج عبد الرحمن بن همز عن ابی ہریرہ ہے۔

ابن عون و الیوب عن ابن سیبرین عن ابی ہریرہ ہے۔

ان اسانید صحیحہ میں اس سند کا بھی اضافہ کیجئے جسے احمد بن شاکر نے اس کو صحیح ترین کہا ہے جس میں ماک عن الزہری عن سعید ابن المسیب عن ابی ہریرہ ہے اس لئے کہ ادا اس میں عمدہ درجہ کے ہیں علمائے ان کو خوب مانتے ہے اور ان کو اس علم میں امام تسلیم کیا ہے۔

دوسری سند سقیان بن عینیہ عن الزہری عن سعید بن المسیب عن ابی ہریرہ ہے۔

تیسرا سند معمر عن الزہری عن سعید بن المسیب عن ابی ہریرہؓ ہے۔  
چوتھی سند حماد بن زید عن الیوب عن محمد بن سبیر بن عن ابی ہریرہؓ ہے۔  
پانچویں سند اسماعیل بن ابی حکیم عن سعید بن سفیان الحضری عن ابی ہریرہؓ ہے۔  
چھٹی معمر عن ہمام بن منبه عن ابی ہریرہؓ ہے ان سب کو احمد شاکر نے اعلیٰ  
سندوں میں تسلیم کیا ہے۔

### ثنا میر ابو ہریرہ

خود جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابو ہریرہؓ کے بارے میں  
جن خیالات کا اظہار فرمایا وہ آپ کی سب سے بڑی ثنا ہے۔ چنانچہ آپ نے  
فرمایا اس ذات کی قسم جس کے قبیضے میں محمد کی جان ہے۔ مجھے یقین ہے کہ سب  
سے پہلے جس نے میری امت میں اس بارے میں سوال کیا وہ تمہاری ذات  
ہے۔ تم میں حصول علم سے غیر معمولی تعلق دشیقتگی ہے۔

دوسرا روایت میں تکلیف مجھے خیال تھا اس بات کے بارے میں تم سے  
پہلے مجھ سے کوئی دریافت نہ کرے گا۔ اس لئے کہ تم حصولِ علم کے حریص ہو۔  
ابو سعید خدریؓ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے تھے ابو ہریرہؓ  
علم کا کوئی تھلا ہے۔

زید بن ثابت فرماتے ہیں کہ اس موقع پر ہم نے عرض کیا اے رسول خدا  
ہم بھی خدا نے ناقابل فراموش علم کے طالب ہیں آپ نے فرمایا تم سے پہلے یہ  
درسی نوجوان اس کی منتظری لے چکا ہے۔

خود حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا کہ اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں مجھ سے زیادہ کوئی حدیث بیان کرنے والا نہیں صرف عبد اللہ بن عمر و بن العاص ہیں اس لئے کہ وہ فرمودہ رسول کو لکھ لیتے تھے اور میں لکھتا تھا۔

حضرت فاروق اعظمؓ نے ابو ہریرہؓ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بحثت حدیثیں بیان کرنے سے روک دیا تھا اسی طرح آپؑ نے بہت سے دوسرے صحابہ کو بھی اس سے روک دیا تھا۔ اس لئے کہ حضرت عمر اور دیگر بہت سے صحابہ کی بیالیسیں کم گوئی حدیث تھیں۔ اس لئے کہ کثرتِ حدیث میں خطا کا احتمال زیادہ تھا دوسرے ابتدائی قرآن اور احادیث رسول کے گذرا ہونے کا اندر لیشہ تھا پھر بھی فاروق اعظمؓ نے ابو ہریرہؓ کا تقویٰ احتیاطِ حدیث گوئی دیکھ کر اجازت دے دی تھی۔ ذہبی نے ابو ہریرہؓ سے روایت کیا کہ فاروق اعظمؓ کو میری حدیث پہنچی تو آپؑ نے مجھے بلا بھیجا اور فرمایا کہ تم اس دن تھے جب ہم فلاں کے مکان پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ موجود تھے۔ میں نے کہا ہاں اور آپؑ نے یہ بات جس مقصد کے تحت چھپڑی ہے مجھے وہ بھی معلوم ہے آپؑ نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کہا کہ میں نے کیوں پوچھا میں نے کہا کہ یہ میر خدا نے اس دن فرمایا جو میری طرف کسی جھوٹ کی نسبت جان بوجھ کر کرے گا اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالے۔ آپؑ نے فرمایا یاد آگیا اب میں تم کو حدیث بیان کرنے سے نہیں روکتا جاؤ حدیث بیان کرتے رہو ایک دوسری حدیث میں ہے اب تم نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے حدیث بیان کرو۔ جب چاہو جیسے چاہو جتنی چاہو۔ یہ جھوٹ حضرت فاروق اعظمؓ کی طرف سے دستاویز ہے جو حضرت ابو ہریرہؓ

کو آپ نے عنایت فرمائی ہے ۔

حضرت عبد اللہ بن عمر فرماتے ہیں ابو ہریرہ رضوی تم ہم میں سب سے زیادہ پیغمبر خدا کے ساتھ ساتھ رہے اور سب سے زیادہ حدیث کے واقعہ کا رکھتے ۔

ابن عمر رضوی سے لوگوں نے دریافت کیا کہ ابو ہریرہ رضوی جو بیان کرتے ہیں اس میں کسی بات سے آپ کو انکار نہ نہیں ہے۔ آپ نے فرمایا انہیں انہوں نے پا مردی سے کام لیا اور ہم نے کم ہمتی کا ثبوت دیا۔ ایک دوسری روایت میں ہے ابو ہریرہ رضوی مجھ سے اچھے ہیں اور جو حدیث بیان کرتے ہیں اس کے گرد پیش سے خوب واقعہ ہے اور آپ کو دعا کے مغفرت و رحمت سے بکثرت نوازتے اور فرماتے کہ ابو ہریرہ رضوی ہیں جنہوں نے احادیث رسول نبی کواد کر کے مسلمانوں تک پہنچایا۔ حضرت ابی بن کعب فرماتے ہیں کہ ابو ہریرہ رضوی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بے تکلف بچتے آپ سے ایسی باتیں دریافت کر لیتے جن کو ہم دریافت کرنے کی سوچتے رہتے ۔

حضرت صدیقہ رضوی فرماتی ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ رضوی اپنی روایت حدیث میں صحیح ہیں ہمیں حضرت صدیقہ رضوی کا یہ جملہ اس موقع پر ہے جب جنازہ کی مشاعت پر ثواب دالی حدیث ابو ہریرہ رضوی نے بھیجی اور فاروق اعظم رضوی نے اس کی تصدیق حضرت صدیقہ سے چاہی تھی ۔

حضرت طلحہ بن عبید اللہ فرماتے ہیں اس میں کوئی شبہ نہیں کہ ابو ہریرہ رضوی نے وہ ساری باتیں جو ہم آپ سے نہیں سن سکے۔ دوسری روایت میں ہے کہ مسنون الوہم نے بھی انہیں کی طرح مگر ہم نے بھلا دیا انہیں یاد رہیں ۔

زیدین ثابت سے کسی نہ کوئی بات پوچھی تو آپ نے فرمایا ابوہریرہؓ سے دریافت کرلو ایک شخص ابن عباسؓ کی خدمت میں ایک مسئلہ لے کر آیا تو ابن عباسؓ نے فرمایا ابوہریرہؓ مسئلہ بتا دو اس لئے کہ ایک مشکل مسئلہ ہے۔

مردان بن حکم نے مرض الموت میں آپ کی عیادت کی اور اس کا اعلان کیا کہ میں نے آپ کو بڑا عالم پایا اس وقت حضرت ابوہریرہؓ دعا فرمائی ہے تھے کہ اے خدا میں آپ سے ملتا پسند کرتا ہوں آپ بھی اس ملاقات کو پسند کریں۔ کعب احبار فرماتے ہیں توراة کو باقاعدہ نہ بڑھتے ہوئے لوگوں میں مجھے ابوہریرہؓ سے زیادہ کوئی توراة کا عالم نظر نہیں آیا۔

محمد بن عمادہ بن عمر دین حزم فرماتے ہیں آج مجھے معلوم ہو گیا کہ ابوہریرہؓ سب سے بڑے حافظ ہیں یہ اس موقعہ کا ذکر ہے کہ مذکورہ حدیث کی ایک مجلس میں جس میں مشائخ اجدہ صحابہ موجود تھے آپ ان کی موجودگی میں حدیث بیان کرتے ان میں سے بہت سے اس حدیث سے واقعہ نہ تھے آپ سے دوبارہ سنتے اور یاد کرتے۔

ابو صالح سماق نے بیان کیا کہ ابوہریرہؓ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب میں سب سے زیادہ حدیث کے حافظ تھے۔

دوسری جگہ فرماتے ہیں کہ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ ابوہریرہؓ صحابہ میں سب سے افضل بھی تھے ہاں اس کا مطلب صرف یہ نکلتا ہے کہ حدیثیں یاد رکھنے میں وہ سب سے بڑھ رہے ہوئے تھے۔

سیبرین النصاری ابو محمد تجھی ابن سیبرین حضرت ابوہریرہؓ کے جلالت

علم سے واقع تھے اپنے صاحبزادوں کو حضرت ابوہریرہؓ کے پاس طلب حدیث کر لئے بھیجتے تھے حالانکہ اس دور میں صحابہ کا ایک بڑا جرگ موجود تھا اس کے باوجود آپ کے پاس بھیجننا آپ کی شہرت، آپ کے حفظ، آپ کی پارسائی حدیثوں کی چھان بین میں میں طاقت ہونے کی دلیل ہے یہی دلوں صاحبیان بعد میں اعلام محدثین میں سے ہوئے ہیں۔

امام شافعی فرماتے ہیں کہ اپنے درمیں ابوہریرہؓ سے زیادہ یادداشت کے مالک تھے۔

امام بخاریؓ نے فرمایا کہ ابوہریرہؓ سے آٹھ سو سے زائد رجال علم و حدیث نے حدیثیں بیان کیں اور اپنے زمانہ میں حدیث کے سب سے بڑے حافظ تھے حافظ مغرب یوسف بن عبد اللہ بن محمد بن عبد اللہ فرماتے ہیں اصحاب رسول میں احفظ تھے آپ کی کتاب کے دوسرے نسخہ میں یہ عبارت ہے۔ اصحاب رسول میں سب سے احفظ تھے اور ہبہ اجر میں و انصار کو جو باقی میانہ تھیں آپ کو یاد تھیں اس لئے کہ دوسرے لوگ تجارت اور اپنے کاروبار کی مشاغل میں رہتے اور آپ کو اکم و قائم خدمت رسول میں رہتے۔

مشہور مورخ علی ابن حمذہ جواں اثیر کھلاتے ہیں (۵۵۵-۵۶۳) کہتے ہیں کہ ابوہریرہؓ دوسری پیغمبر خدا کے ساتھی بھی تھے اور حدیث بھی سب سے زیادہ بیان کرتے تھے۔

حافظ ذہبی ۳۷۴-۲۸۷ھ کہتے ہیں ابوہریرہؓ امام فقيہ مجتهد حافظ، صاحب رسول۔ ابوہریرہؓ دوسری یا تیسرا سید حفاظ اثبات تھے۔ دوسری جگہ کہتے

میں کہ ابوہریرہؓ پر حفظ احادیث کی ریاست ختم ہو گئی ہے آپ پیغمبر خدا سے الفاظ احادیث میں کہ ہو ہو، ادا کرتے رہتے ہیں۔ دوسری جگہ کہ ابوہریرہؓ کا حفظ انصبڑا ہے انھوں نے کسی حدیث میں غلطی نہیں کی۔

حافظ این کثیر (۱۰۷-۱۰۸) لکھتے ہیں کہ ابوہریرہؓ کو سچائی یادداشت دیانت، عبادت پارسائی اور عمل صلح میں وافر حصہ ملا تھا۔ دوسری جگہ لکھا کہ ابوہریرہؓ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کی پاکیزہ حدیثوں کا بڑا حصہ روایت کیا اور صحابہ کے حفاظ احادیث میں آپ کا شمار تھا۔

حافظ ابن حجر عسقلانی (۳۷۷-۵۸۵) ابوہریرہؓ نام روایان حدیث سے اپنے دور کے سب سے بڑے حافظ تھے اور جن احادیث کو آپ نے بیان فرمایا اصحاب میں سے کسی نے اس کو بیان نہیں کیا۔

یحییٰ بن ابی بکر عامری ۸۱۴-۸۹۳ میں بیان کرتے ہیں ابوہریرہؓ بالغ نگاہ در ولیش صفت ناداری پسند، صبر و دست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عاشق، آپ کے ساتھ ہمہ وقت رہنے والے تھے آپ کسی ضرورت کی وجہ سے الگ نہ ہوتے نہ دنیا نہ اہل نہ مال نہ کسی چیز نے آپ کا رخ نہیں مولڑا اور پوچنکہ ہمیشہ پیغمبر خدا کے ساتھ رہتے اور حافظہ بھی آپ کا غصب تھا اس لئے احادیث رسول کو یاد رکھنے اور اس کی روایت میں تمام صفاتیوں سے آگے بڑھتے ہونے تھے۔

دوسرے موقعہ پر لکھا کہ آپ حافظ احادیث تھے، ثبت تھے، زیرِ ک، دانا مسائل سے واقع تھے اکثر روزہ رکھتے نماز میں پڑھتے تھے۔

مورخ عبد الجاد بن احمد جوابن عمار کے نام سے مشہور ہیں ۱۰۳۲-۱۰۸۹ھ۔  
کہتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ رضی برے ذاکر و عبارت گزار تھے۔ خندہ پیشانی بالا اخلاقی مدینہ  
کے گورنر ہے۔ صحابہ میں حافظ حدیث تھے اور ان میں سب سے زیادہ روایت آپ نے کی ہے۔

رضی اللہ عنہمَا جمیعِ دَلْقَلْوَةِ وَالسَّلَامُ عَلَیْ سَبِّدِ الْمَسِیحِینَ  
ان دستاویزی شہادتوں کے بعد میرا خیال ہے کہ اب حضرت ابو ہریرہ رضی کے بارے میں  
اہل علم کی کسی شہادت کی ضرورت نہیں ہے ورنہ علماء نے آپ کے علم پر جو شہادتیں ہیں ہیں  
اگر ان کو اکٹھا کیا جاتے تو ایک دفتر نہیں کئی دفتر بھر جائیں گے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی کی  
قدر و منزلت، آپ کی رفعت علم، کثرتِ حدیث، آپ کے فضل و پارسانی، آپ کا حافظ  
حدیثوں کی جانش کسی بھی صاحبِ علم سے پوشیدہ نہیں۔

حضرت ابو ہریرہ رضی نے حدیث رسول کی حفاظت نیز اس کی اشاعت و تبلیغ  
میں عمر عزیز صرف کر دی، یہی بات انھیں امتیازی شان عطا کرتی ہے۔ اجلہ اصحاب  
رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی حضرت ابو ہریرہ رضی کی اس خصوصی شان کا اعتراف  
شاندار الفاظ میں کیا ہے۔

بہر کیف یہ توہم نے چند شہادتیں اپنی معلومات کے مطابق اکٹھا کر دی ہیں تاکہ  
آپ کی حق تلفی نہ ہو جاتے۔ اب تو کوئی ایسا ہی بے بصیرت اور کوڑھ دماغ ہو گا جو  
آپ کی جلالت شان کا معرفت نہ ہو۔

وَاللَّهُ أَنَّصَوْقَ وَإِلَيْهِ الْمَرْجَعُ وَالْمَأْبَدُ

تمت بالخیر

